
 

1 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a 

Universalismo ortodoxo: la visión de Vasily Zenkovsky 
sobre una filosofía cristiana. 

 
Orthodox Universalism: Vasily Zenkovsky’s Vision of a 

Christian Philosophy. 
 

DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0527 
 
Michael Kuznetsov  
Universidad Nacional V.N. Karazin de Járkov. 
(UCRANIA) 
CE: pwanz87@gmail.com    
       https://orcid.org/0000-0003-3232-1792     
 
Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0. 

 
 

Recepción: 07/10/2025 Revisión: 17/11/2025 Aprobación: 15/12/2025 

 

Resumen. 
Este ensayo analiza la vida, la filosofía, la teología y las contribuciones literarias de 
Vasily Vasilyevich Zenkovsky (1881–1962), figura central del pensamiento ruso 
moderno. Su proyecto de «filosofía cristiana» buscó conciliar el racionalismo 
kantiano con la teología ortodoxa mediante el concepto de «universalismo 
ortodoxo». Nacido en Ucrania y marcado por las convulsiones políticas de la Rusia 
imperial y soviética, su exilio de Kiev a París fortaleció su propósito de armonizar 
razón y fe. Su sistema filosófico, basado en la epistemología de Kant y enriquecido 
por la sofología y las enseñanzas patrísticas de Gregorio de Nisa y Máximo el 
Confesor, abordó dimensiones metafísicas, ontológicas y psicológicas. A través de un 
método dialéctico y una síntesis holística, Zenkovsky ofreció una vía para 
comprender las tensiones entre lo material y lo espiritual en la modernidad. El 
ensayo examina también su visión ecuménica, que mantuvo la identidad ortodoxa 
mientras dialogaba con otras tradiciones cristianas, y su aporte pedagógico en 
Psicología de la infancia (1923), donde integra el desarrollo espiritual en la 
educación. Reconocido por su Historia de la filosofía rusa y sus estudios literarios 
sobre Gogol, Pushkin y Dostoievski, Zenkovsky se consolidó como un puente entre 
las tradiciones intelectuales de Oriente y Occidente. Su obra, marcada por el exilio y 
el diálogo cultural, sigue ofreciendo una reflexión profunda sobre la unidad entre 
razón, fe y humanidad. 
 
Palabras clave: Vasili Zenkovski. Filosofía rusa. Teología ortodoxa. Racionalismo 
kantiano. Crítica literaria. Pensamiento de los emigrados rusos. Sofología. 

Cómo citar este artículo (APA): 
 
En párrafo: 
(Kuznetsov, 2026, p. _). 
 
En lista de referencias: 
Kuznetsov, M. (2026). Universalismo ortodoxo: la visión 
de Vasily Zenkovsky sobre una filosofía cristiana. Revista 
Sincronía. 30(89). 1-12 
DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0527 

 

Revista Sincronía. v30. n89.e0527 

mailto:pwanz87@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3232-1792
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es


 

2 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a  
Abstract: 
This essay analyzes the life, philosophy, theology, and literary contributions of Vasily 
Vasilyevich Zenkovsky (1881–1962), a central figure in modern Russian thought. His 
project of “Christian philosophy” sought to reconcile Kantian rationalism with 
Orthodox theology through the concept of “Orthodox universalism.” Born in Ukraine 
and marked by the political upheavals of imperial and Soviet Russia, his exile from 
Kiev to Paris strengthened his resolve to harmonize reason and faith. His 
philosophical system, based on Kant's epistemology and enriched by sophrology and 
the patristic teachings of Gregory of Nyssa and Maximus the Confessor, addressed 
metaphysical, ontological, and psychological dimensions. Through a dialectical 
method and a holistic synthesis, Zenkovsky offered a way to understand the tensions 
between the material and the spiritual in modernity. The essay also examines his 
ecumenical vision, which maintained Orthodox identity while engaging in dialogue 
with other Christian traditions, and his pedagogical contribution in Child Psychology 
(1923), where he integrates spiritual development into education. Renowned for his 
History of Russian Philosophy and his literary studies on Gogol, Pushkin, and 
Dostoevsky, Zenkovsky established himself as a bridge between Eastern and 
Western intellectual traditions. His work, marked by exile and cultural dialogue, 
continues to offer a profound reflection on the unity between reason, faith, and 
humanity. 
 
Keywords: Vasily Zenkovsky, Russian philosophy, Orthodox theology, Kantian 
rationalism, Literary criticism, Russian émigré thought, Sophiology. 

 

Introducción 

Vasily Vasilyevich Zenkovsky ocupa una posición singular en el panorama de la historia intelectual 

rusa, ya que encarna una rara síntesis de rigurosa investigación filosófica y profundo compromiso 

teológico. Sus contribuciones abarcan múltiples disciplinas —filosofía, teología, psicología y crítica 

literaria— lo que le convierte en una figura fundamental en el desarrollo del pensamiento del siglo 

XX. La obra seminal de Zenkovsky, Historia de la filosofía rusa (1948-1950), sigue siendo un recurso 

indispensable para comprender la evolución de las tradiciones intelectuales rusas (Zenkovsky, 2003, 

p. vii). Su enfoque único, que él denominó «experimento en filosofía cristiana», buscaba armonizar 

el racionalismo kantiano con la teología cristiana ortodoxa, demostrando que la fe y la razón no tienen 

por qué estar en oposición (Zenkovsky, 2003, p. 15). 

La erudición de Vasily Zenkovsky estaba profundamente arraigada en las condiciones 

materiales de la existencia humana, pero trascendía el mero empirismo al abordar las dimensiones 

metafísicas y espirituales de la vida. Sus análisis literarios de N. Gogol (1809-1852), А. Pushkin (1799-

1837) y F. Dostoievski (1821-1881) revelaron cómo la literatura sirve de medio para explorar la 

relación e e del alma humana con lo divino. Este ensayo examina la vida de Zenkovsky, sus 



 

3 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a contribuciones filosóficas y teológicas, su erudición literaria y su influencia perdurable en el 

pensamiento ruso y mundial, destacando su papel como pensador que navegó por la interacción 

entre la realidad material y la aspiración espiritual. 

El período comprendido entre 1861 y 1960 marcó un siglo de profundos cambios para Rusia, 

que comenzó con la Reforma de Emancipación de 1861. Si bien la abolición de la servidumbre fue un 

momento decisivo, su implementación estuvo plagada de contradicciones. Los campesinos 

obtuvieron una libertad nominal, pero se vieron agobiados por los pagos de redención y el acceso 

limitado a la tierra, lo que exacerbó la pobreza rural. A finales del siglo XIX y principios del XX se 

produjo una cascada de crisis: la humillante derrota en la guerra ruso-japonesa (1904-1905), la fallida 

Revolución de 1905, las recurrentes hambrunas, las epidemias de cólera y el malestar social 

generalizado. Estos acontecimientos pusieron de manifiesto la fragilidad del sistema autocrático y 

alimentaron preguntas existenciales sobre la identidad y el futuro de Rusia. 

Para la intelectualidad, esta época planteó un duro dilema: cómo conciliar las 

reivindicaciones contrapuestas de Atenas (razón, progreso, modernidad occidental) y Jerusalén (fe, 

tradición, espiritualidad ortodoxa). Las doctrinas materialistas de Marx y Engels ganaron adeptos 

entre los radicales, mientras que otros, como Vasili Zenkovski, buscaron un término medio que 

armonizara el racionalismo de la Ilustración con las ideas morales y metafísicas del cristianismo. 

Zenkovsky, como muchos intelectuales, acogió inicialmente con satisfacción la Revolución de 

Febrero de 1917. Las promesas del Gobierno Provisional de democracia constitucional, libertades 

civiles y reforma social parecían coincidir con sus simpatías liberal-monárquicas. Las opiniones 

políticas de Zenkovsky reflejaban las de los girondinos de la Revolución Francesa, reformistas 

moderados que buscaban el equilibrio entre el orden y el progreso. Las consignas de la Revolución 

de Febrero, que hacían hincapié en la legalidad y el pluralismo, apelaban a su visión de una Rusia 

guiada por la razón y la responsabilidad moral. 

Sin embargo, la Revolución de Octubre destrozó estas esperanzas. Para Zenkovsky, el golpe 

bolchevique no fue una liberación, sino una «revuelta de las masas», una caída en el caos y la tiranía 

ideológica. La violenta toma del poder, la disolución de la Asamblea Constituyente y el Terror Rojo lo 

alejaron a él y a otros pensadores liberales. En su opinión, los bolcheviques eran los jacobinos de 

Rusia: radicales que sacrificaban la libertad y la tradición en aras de un igualitarismo utópico. 



 

4 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a A pesar de estos trastornos, Vasili Zenkovsky perteneció a un fenómeno cultural más amplio 

conocido como el «Renacimiento ruso» (1860-1960), un período de extraordinario florecimiento 

intelectual y artístico que persistió incluso bajo la represión soviética. Esta era, que abarcó la «edad 

de oro» de la literatura, la filosofía y la teología rusas, se definió por su síntesis del humanismo 

grecorromano y la espiritualidad judeocristiana. Figuras como Dostoievski, Soloviov y Bulgákov se 

enfrentaron a las mismas tensiones entre la fe y la razón, la tradición y la modernidad, que 

preocupaban a Zenkovsky. 

La «edad de oro» fue también una época de transformaciones dramáticas: la 

industrialización, la urbanización y el auge de la política de masas. Sin embargo, también estuvo 

marcada por catástrofes como la Primera Guerra Mundial, la Guerra Civil y la Segunda Guerra 

Mundial. Para Zenkovsky, esta dualidad subrayaba la necesidad de una filosofía que pudiera abordar 

tanto el sufrimiento material como el anhelo espiritual. Su «experimento en filosofía cristiana» 

buscaba proporcionar ese marco, integrando la epistemología de Kant con la teología ortodoxa para 

navegar por las crisis de su tiempo. 

El pensamiento político de Vasily Zenkovsky puede compararse con el de los feuillants de la 

Revolución Francesa, monárquicos liberales que abogaban por una reforma gradual en lugar de una 

ruptura radical. Su rechazo al bolchevismo se basaba en motivos tanto filosóficos como morales: 

1. Antimaterialismo: consideraba que el materialismo dialéctico marxista era reduccionista, ya 

que negaba las dimensiones trascendentales de la existencia humana. 

2. Crítica moral: el uso de la violencia y la represión de la disidencia por parte de los bolcheviques 

violaban su ética cristiana. 

3. Pesimismo cultural: Temía la destrucción del patrimonio espiritual de Rusia bajo el ateísmo 

soviético. 

 

Sin embargo, Vasili Zenkovski no era un reaccionario. Su apoyo a la Revolución de Febrero 

reveló su compromiso con los valores liberales del Estado de derecho, la educación y la justicia social, 

pero dentro de un marco que respetaba las raíces ortodoxas de Rusia. Esta tensión reflejaba la lucha 

más amplia de la intelectualidad por definir una «tercera vía» entre la autocracia y la revolución. 

 

 

 



 

5 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Breve biografía de Vasili Vasílievich Zenkovski 

Vasily Zenkovsky nació el 4 de julio de 1881 en Proskurov (actualmente Khmelnytskyi, Ucrania). 

Inicialmente estudió ciencias naturales en la Universidad de Kiev antes de pasarse a historia y filología, 

graduándose en 1909 (Zenkovsky, 2003, p. 3). Durante su «período de Kiev» (1900-1919), desarrolló 

su interés por la psicología y la pedagogía, convirtiéndose en director del Instituto de Educación 

Preescolar de Kiev y defendiendo su tesis doctoral, El problema de la causalidad mental, en 1915. En 

1918, ocupó brevemente el cargo de ministro de Asuntos Religiosos en el gobierno de Hetman 

Skoropadsky, un cargo del que más tarde se arrepintió. 

Obligado a emigrar en 1919, Zenkovsky se instaló en Yugoslavia, donde impartió clases en la 

Universidad de Belgrado (1920-1923). Más tarde se trasladó a Praga, donde dirigió el Departamento 

de Psicología Experimental e Infantil, y en 1927 se trasladó a París, donde se incorporó al Instituto 

Teológico San Sergio como profesor de filosofía, psicología y apologética. Ordenado arcipreste en 

1944 y convertido en protopresbítero en 1955, fue decano de las parroquias del distrito de París 

hasta su muerte, el 5 de agosto de 1962 (Serbinenko, 2001, pp. 5-9). 

Tras recorrer la trayectoria de Vasily Zenkovsky desde sus años de formación en Ucrania hasta 

su influyente papel en la comunidad de emigrantes rusos, pasamos ahora al marco filosófico y 

teológico que definió su legado intelectual. Las experiencias de Zenkovsky en la Rusia 

prerrevolucionaria y en el exilio moldearon su compromiso con la reconciliación de la razón y la fe, 

una búsqueda que encontró su expresión en su síntesis de la filosofía kantiana y la teología ortodoxa. 

Esta interacción entre la historia personal y el desarrollo intelectual proporciona una base para 

comprender su «universalismo ortodoxo» y sus raíces tanto en el racionalismo occidental como en la 

espiritualidad oriental. El enfoque ecuménico de Vasily Zenkovsky se vio influido por su compromiso 

con el «universalismo ortodoxo», que buscaba tender puentes entre la teología ortodoxa oriental y 

las tradiciones cristianas más amplias, al tiempo que preservaba la singularidad de la espiritualidad 

ortodoxa (Munteanu, 2014, pp. 275-278). 

 

Filosofía y teología de Zenkovsky 

El enfoque filosófico de Vasily Zenkovsky estuvo profundamente influenciado por Immanuel Kant, 

cuya epistemología proporcionó un marco para explorar los límites de la cognición humana en 

relación con los fenómenos metafísicos y religiosos. En su primera obra, The Problem of Mental 



 

6 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Causation (1915), Zenkovsky examinó la causalidad psíquica, argumentando que la conciencia 

humana no podía explicarse completamente solo a través de medios empíricos (Zenkovsky, 2003, 

pág. 45). Adoptó la distinción de Kant entre los ámbitos fenoménico y nouménico, afirmando que la 

razón desempeña un papel fundamental en la comprensión de las verdades divinas, pero que es 

intrínsecamente limitada a la hora de captar la esencia divina (Zenkovsky, 2003, pág. 47). Esta 

perspectiva kantiana permitió a Zenkovsky navegar por la tensión entre la investigación racional y la 

fe religiosa, un tema recurrente en su sistema filosófico. 

El «universalismo ortodoxo» de Vasily Zenkovsky buscaba integrar el racionalismo kantiano 

con la profundidad espiritual de la ortodoxia rusa. Consideraba la filosofía como una herramienta 

para articular las verdades universales inherentes al cristianismo ortodoxo, que, en su opinión, 

trascendían las fronteras culturales e históricas (Zenkovsky, 2003, p. 15). Su enfoque no era 

meramente teórico, sino práctico, y tenía como objetivo proporcionar una base filosófica para una 

cosmovisión ortodoxa renovada frente a la modernidad secular. Esta síntesis es evidente en su 

Historia de la filosofía rusa (1948-1950), donde analizó a pensadores como Vladimir Solovyov (1853-

1900) y Pavel Florensky (1882-1937), haciendo hincapié en sus contribuciones a la tradición filosófica 

cristiana (Zenkovsky, 2003, p. vii). La perspectiva kantiana de Zenkovsky lo distinguía de otros filósofos 

rusos, que a menudo se inclinaban por marcos hegelianos o materialistas, y lo posicionaba como un 

puente entre el racionalismo occidental y la espiritualidad oriental. 

El eje central del marco teológico de Vasily Zenkovsky era su doctrina sofíologica, inspirada 

en Vladimir Solovyov y Sergei Bulgakov (1871-1944). La sofíología, una característica distintiva del 

pensamiento religioso ruso, postula a Sofía (la Sabiduría Divina) como principio mediador entre Dios 

y el mundo creado. Zenkovsky distinguía entre la «Sofía divina», que representa el plan eterno y la 

sabiduría de Dios, y la «Sofía creada», el fundamento ideal del universo que se manifiesta en la 

armonía de la creación (Zenkovsky, 2003, pp. 109-112). Esta concepción dual permitió a Zenkovsky 

articular una teología que tendía un puente entre lo trascendente y lo inmanente, enfatizando la 

presencia divina en el mundo sin caer en el panteísmo. 

La sofología de Zenkovsky se basaba en la visión de Solovyov de una unidad cósmica, en la 

que Sofía sirve como principio de comunión divino-humana (Solovyov 1985, p. 67). Zenkovsky 

argumentó que la divina Sofía refleja la intención eterna de Dios de unirse con la humanidad, 

mientras que la Sofía creada se manifiesta en la belleza, el orden y el potencial de redención del 



 

7 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a mundo (Zenkovsky, 2003, p. 113). Este marco fue particularmente significativo para abordar el 

problema de la teodicea, ya que Zenkovsky veía a Sofía como un medio para comprender la presencia 

de Dios en un mundo marcado por el sufrimiento y la imperfección. A diferencia de Bulgakov, que 

enfatizaba el estatus ontológico de Sofía, Zenkovsky se centró en su papel epistemológico, 

considerando a Sofía como una lente a través de la cual la razón humana podía aprehender las 

verdades divinas (Bulgakov 1993: 45 y Zenkovsky, p. 115). 

El pensamiento sofíologico de Vasili Zenkovski también se relacionaba con la tradición rusa 

de la «unidad universal» (vseedinstvo), que buscaba reconciliar la multiplicidad y la unidad en un 

marco divino. Zenkovski sostenía que Sofía permitía una comprensión holística de la realidad, 

uniendo los reinos e es material y espiritual (Zenkovski, 2003: 118). Esta perspectiva influyó en su 

obra pedagógica, en particular en Psicología de la infancia (1923), donde enfatizó el desarrollo 

espiritual de los niños como un reflejo del potencial transformador de la Sofía creada. Al integrar la 

sofología en su filosofía, Zenkovsky ofreció una visión de la ortodoxia dinámica y receptiva a los retos 

intelectuales modernos, lo que distinguió su obra de los enfoques teológicos más tradicionalistas. 

El compromiso de Zenkovsky con la renovación ortodoxa quedó patente en su liderazgo 

dentro del Movimiento Cristiano Estudiantil Ruso (RSCM) y en su participación en el Congreso de 

Pšerov de 1923. El RSCM, fundado en la comunidad de emigrantes, tenía como objetivo fomentar el 

compromiso espiritual e intelectual entre los jóvenes rusos en el exilio. Zenkovsky vio el movimiento 

como una plataforma para revitalizar el pensamiento ortodoxo, fomentando el diálogo entre la fe y 

la cultura moderna. En el Congreso de Pšerov, abogó por una ortodoxia arraigada en la tradición y 

abierta a los retos contemporáneos, una postura que resonó en el esfuerzo más amplio de los 

emigrantes por preservar la identidad rusa en el extranjero (Bobrinsky, 2002: 3-5). 

La visión teológica de Zenkovsky se alineaba estrechamente con la síntesis neopatristica de 

Georges Florovsky (1893-1979), que enfatizaba el retorno a las tradiciones patrísticas de la Iglesia 

primitiva al tiempo que abordaba las corrientes intelectuales modernas (Florovsky, 1970, p. 12). 

Zenkovsky compartía la creencia de Florovsky de que la ortodoxia podía ofrecer un marco espiritual 

universal, pero ponía mayor énfasis en el papel de la filosofía para articular esta visión. La labor de 

Vasily Zenkovsky en el Instituto Teológico San Sergio de París contribuyó a esta misión, donde 

impartió clases de filosofía, psicología y apologética, formando a toda una generación de teólogos 



 

8 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a ortodoxos. Las conferencias de Zenkovsky hacían hincapié en la compatibilidad entre la razón y la fe, 

basándose en los principios kantianos para defender la ortodoxia frente a las críticas seculares. 

Vasily Zenkovsky se sintió especialmente atraído por Gregorio de Nisa (c. 335-c. 395), cuyo 

enfoque dialéctico de la teología enfatizaba la interacción dinámica entre la razón y el misterio. Los 

escritos de Gregorio, especialmente Sobre el alma y la resurrección, resonaron en el interés de 

Zenkovsky por las dimensiones espirituales de la psique humana, informando sus investigaciones 

psicológicas y filosóficas. El uso que Gregorio hacía de argumentos razonados para explorar 

cuestiones metafísicas, al tiempo que reconocía los límites del entendimiento humano, reflejaba el 

método kantiano de Vasily Zenkovsky de equilibrar la investigación racional con la fe. Esta alineación 

dio forma a la estructura lógica de Zenkovsky, que buscaba articular las verdades divinas sin reducirlas 

a la mera racionalidad. 

Maximo el Confesor (c. 580-662) fue otra influencia significativa para Vasily Zenkovsky. El 

concepto de Máximo de los logoi, los principios divinos que subyacen a la creación, era paralelo a la 

doctrina sofíologica de Zenkovsky, que distinguía entre la Sofía divina y la creada. El método dialéctico 

de Máximo, que integraba el rigor filosófico con la perspicacia teológica, inspiró el enfoque de 

Zenkovsky hacia la lógica, particularmente en sus análisis sistemáticos de la filosofía rusa. Zenkovsky 

admiraba la capacidad de Máximo para sintetizar diversas tradiciones intelectuales, un modelo que 

emuló al tender un puente entre la filosofía kantiana y la teología ortodoxa. 

Vasily Zenkovsky también encontró inspiración en Basilio el Grande (c. 330-379), cuyo 

enfoque equilibrado de la razón y la fe influyó en sus obras apologéticas. El Hexaemeron de Basilio, 

que utilizaba argumentos lógicos para defender la cosmología cristiana, influyó en los esfuerzos de 

Zenkovsky por defender la ortodoxia frente a las críticas seculares. La claridad de Basilio al articular 

las verdades teológicas a través de un discurso razonado resonó en el énfasis de Zenkovsky en la 

coherencia lógica, evidente en sus conferencias en el Instituto Teológico de San Sergio. 

Juan de Damasco (c. 675-749) contribuyó aún más a configurar el método lógico de 

Zenkovsky. La Exposición exacta de la fe ortodoxa de Juan proporcionó un marco sistemático para la 

teología, que Zenkovsky admiraba por su precisión y rigor dialéctico. La capacidad de Juan para 

utilizar la lógica con el fin de aclarar las disputas doctrinales inspiró el enfoque estructurado de 

Zenkovsky hacia los argumentos filosóficos y teológicos, en particular en su Historia de la filosofía 

rusa. 



 

9 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a La alineación de Zenkovsky con estos Padres de la Iglesia: Gregorio de Nisa, Máximo el 

Confesor, Basilio el Grande y Juan de Damasco, reflejaba su compromiso con una tradición patrística 

que valoraba la razón como herramienta para la exploración teológica, al tiempo que preservaba el 

misterio de la fe. Sus métodos dialécticos y su énfasis en la comunión divino-humana inspiraron la 

lógica de Zenkovsky, lo que le permitió abordar los retos contemporáneos sin dejar de estar arraigado 

en la espiritualidad ortodoxa. 

Las ideas filosóficas y teológicas de Vasily Zenkovsky influyeron en varios alumnos, entre ellos 

Serge Aleksandrovich Zenkovsky (1907-1990), Vladimir Nikolaevich Lossky (1903-1958) y Nikolai 

Onufrievich Lossky (1870-1965). Serge Zenkovsky, su sobrino, aplicó el enfoque interdisciplinario de 

Zenkovsky a sus estudios de literatura rusa y centroasiática, reconociendo la influencia de su tío en 

su comprensión de los temas espirituales. Vladimir Lossky, un destacado teólogo ortodoxo, desarrolló 

las ideas sofíológicas de Zenkovsky en sus obras sobre teología mística, citando la influencia de 

Zenkovsky (Lossky, 1957, p. 23). Nikolai Lossky, filósofo, integró el marco kantiano e a de Zenkovsky 

en su metafísica intuicionista, haciendo referencia a las contribuciones de Zenkovsky a la filosofía 

rusa (Lossky, 1951, p. 34). 

La filosofía y la teología de Vasily Zenkovsky, arraigadas en el universalismo ortodoxo y la 

sofología, representan una profunda síntesis del racionalismo kantiano y el pensamiento ortodoxo 

ruso. Su compromiso con la epistemología kantiana, su desarrollo de la doctrina sofológica y su 

liderazgo en la renovación ortodoxa dieron forma a un legado intelectual dinámico.  

 

El diálogo de Zenkovsky con la ciencia y la modernidad 

El encuentro de Vasily Zenkovsky con la modernidad era inevitable, dada su formación en ciencias 

naturales durante sus primeros años universitarios. Aunque se pasó a la historia y la filología, la 

mentalidad empírica perduró, influyendo en su enfoque de la psicología y la pedagogía. Consideraba 

el método científico como una herramienta para descubrir el mundo fenoménico, al igual que las 

categorías de Kant estructuraban la percepción humana. Sin embargo, advirtió contra la reducción 

de la realidad a meras mecánicas, argumentando que la ciencia, aunque magistral en diseccionar el 

«cómo» de la existencia, flaquea ante el «por qué».  

Consideremos la rápida industrialización y los avances tecnológicos de principios del siglo XX, 

desde la relatividad de Einstein hasta la mecánica cuántica, que destrozaron las certezas clásicas. 



 

10 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Zenkovsky, que vivió estos cambios en el exilio, los interpretó como invitaciones a profundizar en la 

reflexión teológica. Creía que las revelaciones de la ciencia, como la inmensidad del cosmos o las 

complejidades del átomo, reflejaban la infinita creatividad de lo divino.  

El ecumenismo de Zenkovsky amplió aún más este compromiso, fomentando el diálogo entre 

las tradiciones ortodoxas y los paradigmas científicos occidentales. En los círculos de emigrantes de 

París, interactuó con pensadores que se enfrentaban a la relatividad y la incertidumbre cuántica, 

viendo paralelismos con el énfasis ortodoxo en el misterio. La teología apofática, con su énfasis en la 

incognoscibilidad de Dios, resonaba con la humildad científica ante fenómenos como los agujeros 

negros o la dualidad onda-partícula. Imaginó un universalismo en el que la ciencia y la religión 

colaboraran, en lugar de competir, para desvelar el «fuego divino» que anima todas las cosas, una 

metáfora de la energía omnipresente de la creación. Este fuego, dinámico y transformador, 

simbolizaba cómo los descubrimientos de la modernidad podían encender la renovación espiritual, 

convirtiendo los posibles conflictos en oportunidades para la síntesis. 

Sin embargo, Zenkovsky no era un optimista ingenuo. Criticó la arrogancia del cientificismo y 

advirtió que el materialismo descontrolado erosiona la dignidad humana, reduciendo a las personas 

a meros mecanismos. Sus e es experiencias bajo el régimen bolchevique, donde la ideología se 

disfrazaba de ciencia, agudizaron esta vigilancia. Abogó por una ciencia ética, guiada por los 

imperativos morales cristianos, que garantizara que los avances tecnológicos sirvieran al ascenso 

espiritual de la humanidad en lugar de a su degradación. En el ámbito de la educación, esto se tradujo 

en planes de estudio que combinaban la alfabetización científica con la profundidad teológica, 

preparando a los jóvenes para un mundo en el que el conocimiento sin sabiduría conduce al peligro. 

El diálogo de Zenkovsky con la ciencia y la modernidad enriquece su legado, llenando un vacío 

narrativo al mostrar cómo su universalismo se adapta a los retos contemporáneos. En nuestra era de 

la inteligencia artificial y la ingeniería genética, sus ideas nos recuerdan que el verdadero progreso 

armoniza lo empírico con lo eterno, fomentando un mundo en el que el descubrimiento profundiza 

la devoción. Su visión perdura como un llamamiento a integrar las llamas de la investigación y la fe, 

iluminando los caminos a través de las sombras de la incertidumbre. 

 

 

 



 

11 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a La metafísica, la ontología, la epistemología, la psicología y la lógica de Vasily Zenkovsky 

El sistema filosófico de Zenkovsky se basó en gran medida en la epistemología de Immanuel Kant, al 

tiempo que se comprometía con las tradiciones teológicas de la ortodoxia rusa, en particular a través 

de su doctrina sofíológica y su alineación con la síntesis neopatristica defendida por figuras como 

John Meyendorff. Su confianza en la Introducción a la tradición patrística de John Meyendorff (1926-

1992) subraya su base en el pensamiento cristiano primitivo (Meyendorff, 1987, p. 15). Este capítulo 

examina las contribuciones de Zenkovsky a la metafísica, la ontología, la epistemología y la lógica, 

destacando su integración del rigor filosófico con la espiritualidad ortodoxa y su influencia en el 

discurso teológico moderno. 

El marco metafísico de Zenkovsky, denominado «universalismo ortodoxo», buscaba articular 

una cosmovisión que reconciliara los reinos divino y humano a través de una síntesis de la razón y la 

fe. Postuló que la metafísica debe abordar la relación entre Dios y la creación, una perspectiva 

inspirada en la distinción de Kant entre los reinos fenoménico y nouménico (Zenkovsky, 2003, p. 47). 

Para Zenkovsky, el reino nouménico —la realidad trascendente de Dios— era accesible a través de la 

intuición espiritual, que complementaba la investigación racional (Zenkovsky, 2003, p. 48). Su 

metafísica enfatizaba el concepto de vseedinstvo (unidad total), inspirado en Vladimir Solovyov, que 

concebía la realidad como un todo armonioso unido por un propósito divino (Solovyov, 1985, p. 67). 

El compromiso de Zenkovsky con la tradición patrística, tal y como lo explica John 

Meyendorff, moldeó su visión metafísica. La Introducción a la tradición patrística de Meyendorff 

destaca el énfasis de los primeros Padres de la Iglesia en la comunión divino-humana (theosis), que 

Zenkovsky adoptó como piedra angular e e de su pensamiento (Meyendorff, 1987, p. 15). Zenkovsky 

sostenía que la metafísica debe dar cuenta de la participación de la humanidad en la vida divina, un 

proceso facilitado por el principio sofíologico de la Sabiduría divina (Sofía) (Zenkovsky, 2003, p. 112). 

Esta visión metafísica situaba a Sofía como el puente entre la trascendencia de Dios y la inmanencia 

de la creación, lo que permitía una comprensión dinámica de la realidad como creada y divina a la 

vez. 

La ontología de Vasily Zenkovsky se centraba en su doctrina sofíológica, que distinguía entre 

la «Sophia divina» (la sabiduría eterna de Dios) y la «Sophia creada» (el fundamento ideal del 

universo) (Zenkovsky, 2003, p. 112). Basándose en Solovyov y Sergei Bulgakov, Zenkovsky propuso 

que Sofía media entre Dios y el mundo, proporcionando una base ontológica para la unidad y el 



 

12 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a propósito de la creación (Bulgakov, 1993, p. 45). Consideraba a la Sofía creada como la estructura 

ideal del ser, que se manifiesta en la belleza, el orden y el potencial de redención del mundo 

(Zenkovsky, 2003, p. 113). Esta ontología evitaba el panteísmo al mantener una distinción entre Dios 

y la creación, al tiempo que afirmaba su interconexión a través de Sofía. 

La obra de Meyendorff influyó aún más en la ontología de Zenkovsky, en particular en el 

énfasis patrístico en la distinción entre la esencia y las energías de Dios (Meyendorff, 1987, p. 20). 

Zenkovsky integró este concepto, argumentando que las energías de Dios, expresadas a través de 

Sofía, impregnan la creación, haciéndola ontológicamente dependiente de la voluntad divina 

(Zenkovsky, 2003, p. 115). Su marco ontológico enfatizaba así la interacción dinámica entre lo divino 

y lo humano (Meyendorff, 1987, p. 22). La ontología de Zenkovsky también abordó el problema del 

mal, sugiriendo que la imperfección de la Sofía creada refleja la libertad de la humanidad para 

desviarse de la armonía divina, un tema que exploró en sus obras pedagógicas. 

La epistemología de Vasily Zenkovsky estuvo muy influenciada por Kant, en particular por la 

idea de que la cognición humana se limita al ámbito fenoménico, mientras que lo nouménico 

permanece más allá del conocimiento directo (Zenkovsky, 2003, p. 45). En su obra temprana, El 

problema de la causalidad mental (1915), Zenkovsky examinó la causalidad psíquica, argumentando 

que la interacción de la mente con las realidades metafísicas requiere tanto el análisis racional como 

la intuición espiritual (Zenkovsky, 2003, p. 46). Propuso que la epistemología debe incorporar la fe 

para aprehender las verdades divinas, una postura que resonaba con la visión de Meyendorff de la 

epistemología patrística como una síntesis de la razón y la revelación (Meyendorff, 1987, p. 17). 

El enfoque epistemológico de Zenkovsky enfatizaba el papel de Sofía como mediadora 

epistémica. Argumentaba que la Sofía divina permite a los seres humanos percibir destellos de 

verdades eternas, mientras que la Sofía creada informa la investigación racional del mundo natural 

(Zenkovsky, 2003, p. 118). Esta epistemología dual permitió a Zenkovsky navegar por la tensión entre 

el racionalismo secular y la fe religiosa, posicionando la ortodoxia como un marco para el 

conocimiento holístico. Su trabajo en el Instituto Teológico San Sergio de París, donde enseñó filosofía 

y apologética, reflejó este enfoque, ya que defendió la ortodoxia frente a las críticas seculares 

utilizando los principios kantianos. 

Las investigaciones metafísicas y psicológicas de Zenkovsky, que enfatizaban la interacción 

entre la razón, la fe y la sabiduría divina, encontraron una extensión natural en sus estudios literarios. 



 

13 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Sus análisis de la literatura rusa, en particular las obras de Gogol, Pushkin y Dostoievski, aplicaban su 

marco filosófico y teológico para explorar las dimensiones espirituales de la experiencia humana. Al 

considerar la literatura como un medio para la reflexión metafísica y moral, Zenkovsky tendió un 

puente entre sus actividades académicas y su misión más amplia de preservar el patrimonio cultural 

ruso en el exilio. 

El pensamiento psicológico de Vasily Zenkovsky se basaba en su perspectiva kantiana, que 

enfatizaba los límites de la cognición humana en la comprensión de los fenómenos metafísicos. En 

The Problem of Mental Causation, exploró la causalidad psíquica, argumentando que los procesos 

mentales no podían reducirse completamente a explicaciones materiales o empíricas (Zenkovsky, 

2003, p. 45). Postuló que la psique humana opera dentro de un marco en el que la razón y la intuición 

espiritual interactúan, lo que permite a los individuos aprehender verdades divinas más allá de la 

observación empírica (Zenkovsky, 2003, p. 46). Esta visión distinguía a Zenkovsky de los psicólogos 

puramente materialistas, ya que incorporaba una dimensión teológica, sugiriendo que la capacidad 

de la psique para el crecimiento moral y espiritual refleja su origen divino. 

Su trabajo en Psicología de la Infancia desarrolló aún más esta perspectiva, centrándose en 

el desarrollo espiritual y moral de los niños. Vasily Zenkovsky argumentó que la infancia es un período 

crítico para cultivar la conciencia espiritual, que él vinculó con el concepto ortodoxo de theosis 

(comunión divino-humana). Hizo hincapié en el papel de la educación en la formación del alma del 

niño, considerando el desarrollo psicológico como un proceso de alineación del individuo con la 

armonía divina, un concepto influenciado por su doctrina sofíológica (Zenkovsky, 2003, p. 112). La 

pedagogía de Zenkovsky era práctica y abogaba por métodos educativos que respetaran el potencial 

espiritual del niño al tiempo que atendían sus necesidades psicológicas. 

El enfoque de Vasily Zenkovsky sobre la lógica era menos formal que sus investigaciones 

metafísicas y epistemológicas, pero igualmente significativo. Consideraba la lógica como una 

herramienta para estructurar argumentos filosóficos y teológicos, basándose en el marco categórico 

de Kant para organizar sus ideas (Zenkovsky, 2003, p. 50). Su método lógico enfatizaba la coherencia 

y la consistencia, asegurando que su universalismo ortodoxo pudiera resistir el escrutinio racional. La 

lógica de Zenkovsky se basaba en la tradición patrística, en particular en el enfoque dialéctico de los 

Padres de la Iglesia. 



 

14 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a En su Historia de la filosofía rusa, Zenkovsky aplicó una estructura lógica para analizar a los 

pensadores rusos, categorizando sus contribuciones dentro de un marco que equilibraba las 

perspectivas filosóficas y teológicas (Zenkovsky, 2003, p. vii). Su enfoque lógico también se manifestó 

en sus argumentos sofíologicos, en los que distinguía sistemáticamente entre la Sofía divina y la 

creada para evitar contradicciones teológicas (Zenkovsky, 2003, p. 113). Este rigor metódico 

distinguió a Zenkovsky de los filósofos rusos más especulativos, alineándolo con el énfasis 

neopatristico en la claridad y la tradición. 

Las contribuciones metafísicas, ontológicas, epistemológicas y lógicas de Vasily Zenkovsky 

influyeron en alumnos como Serge Aleksandrovich Zenkovsky, Vladimir Nikolaevich Lossky y Nikolai 

Onufrievich Lossky. Serge Zenkovsky aplicó las ideas metafísicas de su tío a los estudios culturales, 

Vladimir Lossky amplió la sofología de Zenkovsky en su teología mística (Lossky 1957, p. 23) y Nikolai 

Lossky integró la epistemología kantiana de Zenkovsky en su filosofía intuicionista (Lossky, 1951, p. 

34). En Occidente, pensadores como George P. Fedotov (1886-1951), que citó el marco metafísico 

de Zenkovsky (Fedotov, 1946, p. 23), y Gabriel Marcel (1889-1973), que hizo referencia a su sofología 

(Marcel, 1960, p. 21), llevaron adelante sus ideas. 

La visión filosófica y teológica de Zenkovsky, arraigada en la síntesis del racionalismo kantiano 

y el universalismo ortodoxo, sentó las bases para sus investigaciones metafísicas más amplias. Su 

compromiso con la sofología y la tradición patrística se extendió más allá de la teología para abarcar 

la metafísica, la ontología, la epistemología, la psicología y la lógica.  

 

La erudición literaria de Zenkovsky 

Vasily Vasilyevich Zenkovsky, conocido como «Gogoloved», «Pushkoved» y «Dostoved» (un erudito 

especializado en Nikolái Gógol, Alexander Pushkin y Fiódor Dostoyevski, respectivamente), abordó la 

literatura como un medio para explorar la relación del alma humana con lo divino, basando su análisis 

literario e a tanto en los principios filosóficos kantianos como en los marcos teológicos ortodoxos. 

Sus análisis de Las almas muertas de Gogol, Eugene Onegin de Pushkin y Los hermanos Karamázov 

de Dostoievski siguen siendo fundamentales por sus ideas sobre los fundamentos morales y 

metafísicos de los clásicos literarios rusos. Este capítulo examina la erudición literaria de Zenkovsky, 

su influencia en sus alumnos y su impacto en el pensamiento occidental en Estados Unidos, Gran 

Bretaña y Francia, destacando a los pensadores que lo consideraban su mentor intelectual. 



 

15 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a La crítica literaria de Zenkovsky estaba profundamente arraigada en su cosmovisión filosófica 

y teológica, que combinaba el racionalismo kantiano con el universalismo ortodoxo. Consideraba la 

literatura rusa no solo como una expresión artística, sino como una profunda exploración de 

cuestiones existenciales y espirituales. En su análisis de Las almas muertas (1842) de Nikolái Gogol, 

Zenkovsky hizo hincapié en la tensión entre la sátira y la moral cristiana, interpretando la novela como 

una alegoría moral. Zenkovsky argumentó que la descripción que Gogol hacía del terrateniente 

Chichikov, espiritualmente arruinado, reflejaba una crítica de la codicia humana y un llamamiento a 

la redención, en consonancia con los escritos religiosos posteriores de Gogol (Zenkovsky, 2003, p. 

235). Zenkovsky veía la obra de Gogol como una lucha por conciliar el absurdo cómico con el anhelo 

de la verdad divina, una perspectiva que lo distinguía de los críticos que se centraban únicamente en 

la sátira social de Gogol (Morson, 2021, p. 45). 

En cuanto a Eugene Onegin (1825-1832), de Alexander Pushkin, Vasily Zenkovsky interpretó 

la novela en verso como una búsqueda de la armonía espiritual. Consideraba que el protagonista de 

Pushkin, Onegin, encarnaba la tensión entre la desilusión mundana y un deseo latente de 

trascendencia. Zenkovsky destacó la capacidad de Pushkin para infundir significado metafísico a las 

experiencias cotidianas, sugiriendo que la firmeza moral de Tatiana representa un ideal de integridad 

espiritual (Zenkovsky, 2003, p. 248). Esta lectura contrastaba con las interpretaciones materialistas 

que enmarcaban la novela como una crítica social, lo que subrayaba el enfoque de Zenkovsky en las 

dimensiones espirituales de la obra de Pushkin (Tabachnikova, 2016, p. 87). Su análisis posicionó a 

Pushkin como una figura fundamental cuyo lenguaje literario y profundidad filosófica dieron forma a 

la identidad cultural rusa, una opinión compartida por estudiosos como Gary Saul Morson, quien 

señaló el estatus cuasi sagrado de Pushkin en la literatura rusa. 

En Los hermanos Karamázov (1880), de Fiódor Dostoyevski, Zenkovsky se centró en los temas 

de la libertad humana y la gracia divina, interpretando la novela como una indagación teológica. 

Argumentó que la exploración de Dostoyevski de las luchas morales de los hermanos —en particular, 

la rebelión de Iván contra Dios y la fe de Aliocha— reflejaba la capacidad de la condición humana 

tanto para la desesperación como para la salvación. Zenkovsky veía la novela como una meditación 

sobre la interacción entre el libre albedrío y la providencia divina, con el anciano Zosima encarnando 

una visión del amor redentor (Zenkovsky, 2003, p. 267). Su interpretación hacía hincapié en el 

compromiso filosófico de Dostoievski con las cuestiones existenciales, en consonancia con la propia 



 

16 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a visión del novelista de la literatura como una tradición profética (Bykova, 2011, p. 7). El enfoque de 

Zenkovsky lo distinguía de los críticos soviéticos que reducían la obra de Dostoievski a un comentario 

social, ofreciendo en cambio un marco que iluminaba su profundidad espiritual. 

La erudición literaria de Vasily Zenkovsky no fue un esfuerzo aislado, sino parte de su 

proyecto intelectual más amplio para preservar y reinterpretar el patrimonio cultural ruso en el exilio. 

Sus ensayos, publicados en revistas de emigrantes, y su Historia de la filosofía rusa influyeron en toda 

una generación de estudiosos y pensadores. Entre sus alumnos más destacados se encontraba Serge 

Aleksandrovich Zenkovsky (1907-1990), su sobrino, que se convirtió en historiador de la literatura y 

la cultura rusa y centroasiática en la Universidad de Vanderbilt.  

La influencia de Zenkovsky en el pensamiento occidental fue significativa, especialmente en 

Estados Unidos, Gran Bretaña y Francia, donde sus estudios como emigrado dieron a conocer la 

profundidad espiritual de la literatura rusa a nuevos públicos.  

En Estados Unidos, tres pensadores que consideraban a Zenkovsky su mentor intelectual 

fueron George P. Fedotov (1886-1951), historiador y erudito religioso, Nicholas O. Lossky (1870-

1965), que coincidió con el círculo filosófico de Zenkovsky, y Theodosius Dobzhansky (1900-1975), 

biólogo y pensador ortodoxo. Fedotov, inspirado por el marco literario y teológico de Zenkovsky, 

exploró las dimensiones espirituales de la cultura rusa en obras como The Russian Religious Mind 

(1946), citando la influencia de Zenkovsky en su comprensión de la teología de Dostoievski (Fedotov, 

1946, p. 23). Nicholas O. Lossky, colega en San Sergio, integró el enfoque kantiano de Zenkovsky en 

su propia filosofía, reconociendo la influencia de Zenkovsky en sus análisis de la visión moral de 

Pushkin (Lossky, 1951: 34). Dobzhansky, aunque principalmente científico, se basó en las 

interpretaciones literarias de Vasily Zenkovsky para explorar las implicaciones éticas de la libertad 

humana en las obras de Dostoievski, haciendo referencia a Zenkovsky en sus conferencias sobre 

religión y ciencia (Dobzhansky, 1971, p. 15). 

En Gran Bretaña, la influencia de Zenkovsky llegó a estudiosos como Sergei Hackel (1931-

2005), sacerdote ortodoxo y locutor, Donald Davie (1922-1995), poeta y crítico, e Isaiah Berlin (1909-

1997), filósofo e historiador de las ideas.  Hackel, que estudió la teología de los emigrados rusos, 

atribuyó a los análisis literarios de Zenkovsky la formación de su comprensión del moralismo cristiano 

de Gogol, citando a Zenkovsky en sus programas de la BBC sobre la ortodoxia rusa (Hackel, 1994, p. 

17). Davie, influenciado por las publicacione es de Vasily Zenkovsky, incorporó las ideas de Zenkovsky 



 

17 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a sobre los temas espirituales de Pushkin en sus estudios de literatura comparada, señalando la 

influencia de Zenkovsky (Davie, 2011, p. 29). Berlin, a través de su compromiso con la historia 

intelectual rusa, reconoció la Historia de la filosofía rusa de Zenkovsky como una fuente clave para 

sus ensayos sobre el existencialismo de Dostoievski, haciendo referencia a la perspectiva teológica 

de Zenkovsky (Berlin, 1978, p. 45). 

En Francia, el legado de Zenkovsky influyó en Pierre Pascal (1890-1983), eslavista, Gabriel 

Marcel (1889-1973), filósofo existencialista cristiano, y Vladimir Weidlé (1895-1979), historiador y 

crítico de arte. Pascal, profesor de la Sorbona, se basó en la crítica literaria de Zenkovsky para enseñar 

a Gogol y Pushkin, citando las interpretaciones morales de Zenkovsky en sus cursos. Marcel, inspirado 

por la integración de la filosofía y la literatura de Zenkovsky, hizo referencia al análisis de Zenkovsky 

de Los hermanos Karamázov de Dostoievski en sus propios escritos existencialistas, señalando su 

profundidad teológica (Marcel, 1960, p. 21). Weidlé, un erudito emigrado, reconoció la influencia de 

Zenkovsky en sus estudios sobre la estética literaria rusa, en particular la trascendencia de Pushkin, 

citando los ensayos de Zenkovsky (Weidlé, 2003, p. 33). 

La erudición literaria de Vasily Zenkovsky trascendió las fronteras nacionales, ofreciendo un 

modelo para interpretar la literatura como un diálogo entre lo humano y lo divino. Su énfasis en las 

dimensiones espirituales de Gogol, Pushkin y Dostoievski desafió las lecturas seculares y 

materialistas, enriqueciendo los estudios literarios mundiales. Sus alumnos y admiradores 

occidentales ampliaron sus ideas, asegurando que su legado perdurara tanto en la tradición 

intelectual rusa como en la internacional. Al enmarcar la literatura rusa como una empresa filosófica 

y teológica, Zenkovsky no solo iluminó sus clásicos, sino que también demostró su relevancia 

universal. 

 

La contribución de Zenkovsky al pensamiento ruso y universal 

La Historia de la filosofía rusa de V. V. Zenkovsky es su contribución más significativa, ya que ofrece 

una descripción exhaustiva del pensamiento filosófico ruso desde el siglo XIX hasta el período del 

exilio (Zenkovsky, 2003, p. vii). Esta obra en dos volúmenes ofrece reseñas biográficas y análisis 

temáticos de pensadores como Soloviov, Rozanov y Bulgakov, preservando la continuidad intelectual 

rusa a pesar de las perturbaciones de la Revolución. Al contextualizar la filosofía rusa dentro de su 



 

18 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a marco religioso y cultural, Zenkovsky tendió un puente entre el pensamiento prerrevolucionario y el 

de los emigrados. 

A nivel mundial, la integración de la filosofía kantiana con la teología ortodoxa por parte de 

Vasily Zenkovsky contribuyó al diálogo intelectual entre Oriente y Occidente. Sus obras pedagógicas, 

como Psicología de la infancia, influyeron en la teoría educativa al hacer hincapié en el desarrollo 

espiritual. Su liderazgo en la RSCM y en el Instituto Teológico San Sergio fomentó una comunidad 

intelectual ortodoxa en Occidente, lo que tuvo un impacto en la teología mundial. 

Los estudios literarios de Zenkovsky, centrados en los fundamentos espirituales y morales de 

la literatura rusa, no eran meramente un ejercicio académico, sino una parte vital de su misión de 

preservar las tradiciones intelectuales rusas frente al exilio. Sus ideas sobre Gogol, Pushkin y 

Dostoievski resonaron más allá de los estudios literarios, contribuyendo a un diálogo más amplio 

entre el pensamiento ruso y el occidental. Este impacto global, evidente en su Historia de la filosofía 

rusa y en su liderazgo en las instituciones de los emigrados, subraya el papel de Zenkovsky como 

puente entre las tradiciones intelectuales orientales y occidentales. 

Las contribuciones de Zenkovsky al pensamiento ruso y universal, desde sus síntesis 

filosóficas hasta su liderazgo cultural en el exilio, reflejan un compromiso de toda una vida por 

navegar entre las tensiones entre la razón y la fe, Oriente y Occidente, lo material y lo espiritual. A 

medida que nos acercamos a la conclusión, queda claro que el legado de Zenkovsky no solo reside 

en sus logros individuales, sino en su capacidad para fomentar un diálogo que sigue resonando en la 

erudición contemporánea. Su obra nos invita a reconsiderar la relevancia perdurable de sus ideas a 

la hora de abordar las complejidades de la vida intelectual moderna. 

En definitiva 

Vasily Vasilyevich Zenkovsky se erige como una de las figuras más significativas de la historia 

intelectual rusa, no solo por sus logros académicos, sino por el método dialéctico que aplicó a la 

filosofía, la teología y la crítica literaria. Su obra representa una síntesis de riguroso análisis 

materialista y profundo compromiso con cuestiones metafísicas, un enfoque que, en muchos 

sentidos, se alinea con los principios del materialismo histórico y dialéctico, aunque él operaba dentro 

de un marco claramente idealista. La trayectoria intelectual de Zenkovsky, en particular su temprana 

asociación con el movimiento «marxista legal» en la Rusia prerrevolucionaria, demuestra su 



 

19 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a conciencia de las condiciones materiales que configuran el pensamiento, incluso cuando trataba de 

conciliarlas con las tradiciones espirituales y filosóficas. 

El desarrollo filosófico de Zenkovsky no puede entenderse fuera del contexto histórico de la 

Rusia imperial tardía y la Rusia soviética temprana, un período marcado por una intensa lucha 

ideológica y el choque e e entre las cosmovisiones materialista e idealista. Aunque finalmente se 

posicionó dentro de la tradición de la teología ortodoxa, su temprano compromiso con la 

epistemología kantiana y su proximidad al «marxismo legal» revelan a un pensador profundamente 

preocupado por la relación entre las estructuras socioeconómicas y la producción intelectual. Los 

«marxistas legales», un grupo de intelectuales rusos que se comprometieron con la teoría económica 

marxista al tiempo que rechazaban la praxis revolucionaria, influyeron en la obra temprana de 

Zenkovsky, en particular en su interés por las dimensiones psicológicas y pedagógicas del desarrollo 

humano. Su Psicología de la infancia, por ejemplo, examinaba las condiciones materiales de la 

formación cognitiva y moral, demostrando una afinidad metodológica con el pensamiento 

materialista, aunque más tarde integró estas ideas en un marco teológico. 

El proyecto filosófico de Zenkovsky —su llamado «experimento en filosofía cristiana»— 

puede interpretarse como un intento de resolver las contradicciones entre el racionalismo de la 

Ilustración y la tradición religiosa. Su compromiso con Kant no era acrítico; más bien, buscaba llevar 

la epistemología kantiana más allá de sus límites autoimpuestos, argumentando que la razón, aunque 

esencial para comprender el mundo material, debe reconocer su incapacidad para comprender 

plenamente las verdades metafísicas. Esta posición, aunque formulada en términos teológicos, 

guarda una semejanza estructural con la insistencia del materialismo dialéctico en los límites del 

pensamiento mecanicista y la necesidad de una comprensión dinámica y evolutiva de la realidad. 

Su teología sofíologica, influenciada por Soloviov y Bulgakov, ilustra aún más este enfoque 

dialéctico. Al distinguir entre la «Sofía divina» (el plan eterno de Dios) y la «Sofía creada» (la 

estructura ideal del mundo material), Zenkovsky construyó un marco mediador que permitía tanto la 

autonomía de las leyes naturales como su fundamento último en un orden superior. Este movimiento 

conceptual, aunque idealista en sus fundamentos, refleja la comprensión materialista de las 

propiedades emergentes: la idea de que los procesos materiales dan lugar a nuevos niveles de 

complejidad que no pueden reducirse a sus partes constituyentes. 



 

20 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Los análisis literarios de Vasily Zenkovsky sobre Gogol, Pushkin y Dostoievski son 

especialmente reveladores cuando se observan desde una perspectiva materialista. La interpretación 

de Zenkovsky de Almas muertas como una alegoría moral de la decadencia espiritual y la redención, 

por ejemplo, reconoce implícitamente las críticas socioeconómicas implícitas en la sátira de Gogol. 

Del mismo modo, su lectura de Los hermanos Karamázov como una meditación sobre la libertad y la 

gracia refleja una conciencia de las tensiones históricas entre la agencia individual y las fuerzas 

deterministas, una preocupación central del pensamiento dialéctico. 

¿Qué hace que la crítica literaria de Vasily Zenkovsky sea notable? Su capacidad para extraer 

las implicaciones filosóficas y teológicas latentes de estos textos sin separarlos de su contexto 

histórico y cultural. En este sentido, su método es paralelo al enfoque materialista de la crítica 

ideológica, que busca descubrir las contradicciones sociales ocultas dentro de la producción cultural. 

La diferencia clave, por supuesto, es que Zenkovsky resuelve en última instancia estas 

contradicciones en el ámbito de lo espiritual más que en el material, pero las similitudes estructurales 

siguen siendo sorprendentes. 

El papel de Vasily Zenkovsky en la comunidad de emigrantes rusos subraya aún más las 

dimensiones materiales de su obra. El exilio no fue solo una tragedia personal para él, sino una 

condición histórica que moldeó su producción intelectual. Su liderazgo en el Instituto Teológico San 

Sergio y en el Movimiento Cristiano Estudiantil Ruso puede considerarse un intento de preservar la 

continuidad del pensamiento ruso en circunstancias materiales radicalmente alteradas. En este 

sentido, sus esfuerzos reflejan la concepción marxista de la ideología como producto de las 

condiciones históricas y como fuerza que busca remodelarlas. 

Su Historia de la filosofía rusa no fue solo un ejercicio académico, sino un acto de 

preservación cultural, un reconocimiento de que las tradiciones intelectuales, aunque arraigadas en 

la historia material, poseen una autonomía relativa que les permite sobrevivir a la agitación política. 

Esta idea se alinea, quizás de forma involuntaria, con la visión materialista de los elementos 

superestructurales (como la filosofía y la religión) como campos semiindependientes que interactúan 

dialécticamente con su base económica. 

La obra de Vasily Zenkovsky no puede ser reivindicada en su totalidad por ninguna tradición 

ideológica concreta, y él mismo se habría resistido a ser etiquetado como materialista. Sin embargo, 

su trayectoria intelectual —desde su temprana proximidad al «marxismo legal» hasta sus maduras 



 

21 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a síntesis teológicas— demuestra un compromiso persistente con las condiciones materiales del 

pensamiento. Su sistema filosófico, aunque idealista en sus conclusiones, se construyó mediante un 

método que reconocía la interacción entre el contexto histórico y el razonamiento abstracto. 

El legado de Vasily Zenkovsky no es solo el de un teólogo o filósofo, sino el de un pensador 

que se enfrentó a las contradicciones fundamentales de su época. Sus intentos por conciliar la razón 

y la fe, el materialismo y el idealismo, la historia y la metafísica, reflejan las tensiones más amplias del 

pensamiento del siglo XX. Si bien sus soluciones eran propias, las preguntas que planteó siguen siendo 

relevantes para cualquier análisis materialista de la ideología, la cultura y la historia intelectual. 

Su obra perdura no porque proporcionara respuestas definitivas, sino porque ejemplificaba 

el proceso dialéctico de búsqueda de la verdad en medio de la contradicción, un proceso que sigue 

definiendo tanto el pensamiento materialista como el idealista en la actualidad. 

 

Conclusión 

En el ocaso de un siglo marcado por revoluciones, guerras y tempestades ideológicas, Vasily 

Vasilyevich Zenkovsky emerge no como un mero erudito, sino como un puente luminoso entre 

mundos fracturados. Su vida, una odisea desde los verdes campos de Ucrania hasta los salones 

intelectuales de París, refleja la turbulenta narrativa de la propia Rusia, una nación dividida entre los 

anclajes de la tradición y los vendavales de la modernidad. El «experimento en filosofía cristiana» de 

Zenkovsky, como él mismo lo denominó humildemente, no fue una curiosidad de laboratorio, sino 

una audaz alquimia que fusionó la fría precisión del racionalismo kantiano con el cálido resplandor 

de la espiritualidad ortodoxa. Como un maestro tejedor, entrelazó los hilos de la razón y la fe, creando 

un tapiz que sigue cautivándonos y desafiándonos hoy en día. 

Imaginemos por un momento al filósofo emigrado en su modesto estudio de París, rodeado 

por los fantasmas de Soloviov y Bulgákov, escribiendo su obra maestra, Historia de la filosofía rusa. 

Esta epopeya en dos volúmenes no es solo una crónica, sino un salvavidas lanzado al abismo del 

exilio, que preserva el alma del pensamiento ruso entre las ruinas de la revolución. La narrativa de 

Zenkovsky revela una filosofía nacida de la crisis: la búsqueda del siglo XIX de la «unidad total» 

(vseedinstvo), donde la multiplicidad se disuelve en la armonía divina. Su doctrina sofíologica, con su 

elegante distinción entre la Sofía divina —la sabiduría eterna de Dios— y la Sofía creada —el plano 

ideal del universo— ofrece una resolución poética al antiguo enigma de la teodicea. ¿Por qué un Dios 



 

22 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a amoroso permite el sufrimiento? Para Zenkovsky, Sofía susurra que la imperfección no es abandono, 

sino una invitación a la transformación, una danza cósmica en la que la libertad humana se une a la 

gracia divina (Zenkovsky, 2003, p. 113). 

Sin embargo, la genialidad de Zenkovsky reside en su negativa a refugiarse en la abstracción. 

Sus raíces kantianas, con su nítida delimitación entre los ámbitos fenoménico y nouménico, 

fundamentaron su teología en la crudeza de la experiencia humana. La razón, argumentaba, traza un 

mapa del mundo visible, pero se inclina ante los misterios de lo divino (Zenkovsky, 2003, p. 47). Esta 

humildad se hace eco de los padres patrísticos que tanto veneraba: el misterio dialéctico de Gregorio 

de Nisa, los logoi cósmicos de Máximo el Confesor, la claridad apologética de Basilio el Grande y el 

rigor sistemático de Juan de Damasco. Estas voces antiguas alimentaron la lógica de Zenkovsky, una 

herramienta no e e para la dominación, sino para el diálogo, que garantizaba que su universalismo 

ortodoxo pudiera resistir los ataques del secularismo. 

En psicología, Zenkovsky transformó el estudio de la mente en una odisea espiritual. Su 

Psicología de la infancia postula la educación como el cultivo del alma, donde la maravilla innata de 

los niños refleja el potencial creado por Sofía. Aquí, se anticipa a las pedagogías holísticas modernas, 

mezclando la observación empírica con la visión teológica para nutrir no solo el intelecto, sino 

también los seres eternos. Su liderazgo como emigrante en el Movimiento Estudiantil Cristiano Ruso 

y en el Instituto Teológico San Sergio convirtió el exilio en una forja, formando discípulos como Serge 

Zenkovsky, Vladimir Lossky y Nikolai Lossky, que llevaron su antorcha a través de los continentes. 

La erudición literaria de Zenkovsky añade un color vibrante a este retrato. Como 

«Gogoloved», «Pushkoved» y «Dostoved», desenterró el drama divino de los clásicos rusos. Las almas 

muertas de Gogol se convierte en una sátira de la bancarrota espiritual, Eugene Onegin de Pushkin 

en una búsqueda de la trascendencia y Los hermanos Karamázov de Dostoievski en una lucha 

teológica con la libertad y la gracia (Zenkovsky, 2003, pp. 235, 248, 267).  

Zenkovsky fue un filósofo del término medio, una figura liminal que entretejió Atenas y 

Jerusalén en un vestido sin costuras. Su obra perdura porque habla a nuestra era fragmentada, 

instándonos a abrazar lo nouménico en medio de lo fenoménico, lo eterno en lo efímero. Al concluir 

esta exploración, llevemos adelante su llama: un faro que ilumina el camino hacia una humanidad 

más integrada y en sintonía espiritual. En una era de división, Zenkovsky nos susurra que la unidad 

no es uniformidad, sino una sinfonía de voces diversas armonizadas por la sabiduría divina. Su visión, 



 

23 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a siempre relevante, nos invita a experimentar de nuevo en el laboratorio del pensamiento, donde la 

fe y la razón bailan en un abrazo eterno. 

 

Referencias 

Berlin, I. (1978). Pensadores rusos. Hogarth Press. 

Bobrinsky, B. (2002). Arcipreste Vasily Vasilyevich Zenkovsky. En V. V. Zenkovsky, Pedagogía (pp. 3-5). Fundación 

Editorial  Khristianskaya Zhizn.  https://azbyka.ru/otechnik/Boris_Bobrinskij/protoierej-vasilij-

vasilevich-zenkovskij/  

Bulgakov, S. (1993). Sofía: La sabiduría de Dios. Lindisfarne Press. 

Davie, D. (2011). Una iglesia reunida: La literatura del interés disidente inglés. Routledge. 

Dobzhansky, T. (1971). La biología de la preocupación última. Meridian. 

Fedotov, G. P. (1946). La mente religiosa rusa. Harvard University Press. 

Florovsky, G. (1970). Obras completas: Biblia, iglesia, tradición. Nordland Publishing. 

Hackel, S. (1994). La Iglesia ortodoxa en Gran Bretaña.  St Stephen's Press.  

Lossky, N. O. (1951). Historia de la filosofía rusa. International Universities Press. 

Lossky, V. (1957). La teología mística de la Iglesia oriental. James Clarke & Co. 

Marcel, G. (1960). Misterio del ser: fe y realidad. Henry Regnery Company.  

Munteanu, D. (2014). «El fuego divino en todas las cosas»: la cosmología ortodoxa en diálogo con la ciencia. En 

M. Welker (Ed.), El diálogo entre ciencia y religión: pasado y futuro (pp. 273-288). Peter Lang. 

https://doi.org/10.3726/978-3-653-04874-2/35  

Meyendorff, J. (1987). Teología bizantina: Tendencias históricas y temas doctrinales. Fordham University Press.  

Serbinenko, V. V. (2001). Vasily Vasilyevich Zenkovsky. En V. V. Zenkovsky, Historia de la filosofía rusa (pp. 5-

13). Akademicheskiy Proekt; Raritet. https://azbyka.ru/otechnik/Vasilij_Zenkovskij/istorija-russkoj-

filosofii-serbinenko/  

Solovyov, V. (1985). El significado del amor. Lindisfarne Books.  

Weidlé, V. (2003). Las abejas de Aristée: Ensayo sobre el destino actual de las letras y las artes. Ad Solem.  

Zenkovsky, V. V. (2003). Una historia de la filosofía rusa (vols. 1-2). Routledge. 

https://azbyka.ru/otechnik/Boris_Bobrinskij/protoierej-vasilij-vasilevich-zenkovskij/
https://azbyka.ru/otechnik/Boris_Bobrinskij/protoierej-vasilij-vasilevich-zenkovskij/
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04874-2/35
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04874-2/35
https://azbyka.ru/otechnik/Vasilij_Zenkovskij/istorija-russkoj-filosofii-serbinenko/
https://azbyka.ru/otechnik/Vasilij_Zenkovskij/istorija-russkoj-filosofii-serbinenko/

