
 

1 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Las voces de la historia, poesía, mística y cosmovisión 
mexica en “Canto de Macuilxochitzin” un poema para 

Axayácatl y a unas mujeres valientes. 
 

The voices of history, poetry, mysticism, and the Mexica 
worldview in “Canto de Macuilxochitzin,” a poem for 

Axayácatl and some brave women. 
 

DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0412 
 
María Lourdes Hernández Armenta  
Universidad de Guadalajara. 
(MÉXICO) 
CE: maría.harmenta@academicos.udg.mx    
       https://orcid.org/0000-0003-3091-8122      
 
Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0. 

 
 

Recepción: 12/09/2025 Revisión: 06/10/2025 Aprobación: 17/11/2025 

 

Resumen:  
Macuilxóchitl, es la única poetisa reconocida por Miguel León Portilla (1984) en su 
libro Trece poetas del mundo azteca, el poema atribuido a nuestra autora es un 
yaocuícatl, un canto a la guerra, en él se hace alusión a las victorias de Axayácatl y 
cómo el tlatoani fue herido por un otomí. En un análisis comparativo expondré la 
coincidencia y ruptura del canto con las fuentes históricas, la dialogía con 
Aquiauhtzin, también la imagen del gobernante guerrero y amante del Arte, 
igualmente el papel de unas mujeres anónimas que la autora menciona para que su 
recuerdo perdure.  
 

Palabras clave: Axayácatl. Historia. Poesía. Mística. 

 
Abstract:  
Macuilxochitl, is the only poetess recognized by Miguel León Portilla (1984) in his 
book Thirteen Poets of the Aztec World, the poem attributed to our author is a 
yaocuícatl, a song to war, in it allusion is made to the victories of Axayácatl and how 
the tlatoani was wounded by an Otomi. In a comparative analysis I will expose the 
coincidence and rupture of the song with the historical sources, the dialogue with 
Aquiauhtzin, also the image of the warrior ruler and lover of Art is exposed, equally 

Cómo citar este artículo (APA): 
 
En párrafo: 
(Hernández, 2026, p. _). 
 
En lista de referencias: 
Herández, M.L. (2026). Las voces de la historia, poesía, 
mística y cosmovisión mexica en “Canto de 
Macuilxochitzin” un poema para Axayácatl y a unas 
mujeres valientes. Revista Sincronía. 30(89). 224-239 
DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0412 

 

Revista Sincronía. v30. n89. e0412 

mailto:maría.harmenta@academicos.udg.mx
https://orcid.org/0000-0003-3091-8122
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es


 

2 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

the role of some anonymous women that the author mentions so that their memory 
endures.  
 
Keywords: Axayácatl. History. Poetry. Mysticism. 

 

 

En su libro Trece poetas del mundo azteca Miguel León Portilla (1984), nos muestra “los rostros y 

corazones” de los forjadores de cantos de la época prehispánica, entre ellos el de Macuilxóchitl, la 

única poetisa reconocida, pero, como bien lo aclara el autor, no por ello la única. En mi artículo “Una 

voz femenina prehispánica y un acercamiento al cuícatl Canto de Macuilxochitzin” (Hernández, A.M.L. 

2022), hice una contextualización de su vida y un análisis de su canto, en el presente trabajo, toco un 

tema que me llamó la atención entonces y que ahora lo retomo, las voces que no solamente se 

escuchan, sino que entablan un diálogo en el canto y fuera de él. 

El poema atribuido a nuestra autora es un yaocuícatl, un canto a la guerra, en él se hace 

alusión a las victorias de Axayácatl y cómo el tlatoani fue herido por un otomí. Lo que presentaré aquí 

es la coincidencia y ruptura del canto con las fuentes históricas, también, cómo se expone la imagen 

dual del gobernante mexica, como guerrero y como amante del Arte, una personalidad que oscila 

entre la valentía, fiereza y la sensibilidad: “las flores del águila”.  

Macuilxochitzin es la representante de la poesía femenina prehispánica, es la única que ha 

sido posible conocer su nombre, es evidente que hubo otras y que el forjar cantos, no era solamente 

facultad de hombres, Ángel María Garibay (2000), en su obra Poesía Náhuatl rescata voces anónimas 

que claramente pertenecen a mujeres, pero la que pudo ser identificada “con rostro y corazón” por 

Miguel León Portilla (1984) es nuestra poetisa. Su único canto tiene gran importancia no solo desde 

el punto de vista literario sino también histórico, ya que Macuixóchitl menciona en él claramente 

identificado, incluso con su nombre, a Axayácatl, uno de los tlatoanis mexicas más importantes de la 

época prehispánica, cuya fama se debe a su capacidad guerrera: “Por todas partes Axayácatl / hizo 

conquistas” (León, 1984, p.167). La relevancia del canto se da por dos razones, la primera el lazo que 

une a la autora con el gobernante por ser hija de Tlacaélel, máxima influencia en su designación al 

trono, la segunda, su coincidencia en vida, ya que Macuilxóchitl nace aproximadamente en 1435, 

tendría 34 años cuando Axayácatl sube al poder, con méritos que quedarían registrados en la 

memoria e historia del pueblo mexica y quizás en sus códices, destruidos durante la conquista. Es 

precisamente desde este punto donde quiero partir haciendo una comparación entre lo que expone 



 

3 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Macuilxóchitl en su canto y lo que después dijeron en sus textos y códices algunos cronista indígenas 

y españoles sobre el mismo tema. 

 

El canto y los códices 

Es bien sabido que cuando llegaron los españoles a territorio mesoamericano, venían con la idea de 

encontrar tribus bárbaras, jamás se imaginaron que eran pueblos organizados en su religión, política 

y sociedad. De las primeras cosas que llamó su atención fueron los artefactos parecidos a libros que 

poseían. Francisco de Burgoa dice aludiendo en el siglo XVII a los zapotecos y mixtecos: 

[…] entre las barbaridades de estas naciones se hallaron muchos libros a su modo, en hojas o 

telas de especiales cortezas de árboles que se hallaron en tierras calientes y las curtían y 

aderezaban a modo de pergaminos, de una tercia poco más o menos de ancho, y una tras 

otras las zurcían y pegaban en una pieza tan larga como la había menester, donde todas sus 

historias escribían […] y para esto a los hijos de los señores y a los que escogían para su 

sacerdocio, enseñaban e instruían desde su niñez, haciéndoles decorar aquellos caracteres y 

tomar de memoria las historias.(Burgoa en Gutiérrez, 1988, pp.9,10) 

 

Hay muchos testimonios sobre este tema, pero tomamos esta cita porque ilustra muy bien lo que 

eran estos “libros” (amoxtli), hace una descripción de ellos, pero no solamente eso, sino de lo que 

contenían y de cómo eran memorizados -según otros cronistas entre ellos el más conocido y célebre 

Fray Bernardino de Sahagún- en sus instituciones educativas llamadas calmécac.  

La destrucción durante la conquista de dichos libros, como también se sabe, se debió a la 

idolatría que según los españoles los indígenas profesaban y que se veía reflejada en la veneración y 

respeto que les tenían. La incineración no solamente estuvo a manos de los hispanos, también hay 

datos sobre la quema de los repositorios de Texcoco por parte de los tlaxcaltecas y otros aliados de 

Cortes. 

Fue durante la época colonial que se hizo una recuperación a través de la memoria de los 

sobrevivientes realizándose algunos códices ya con influencia occidental, tanto en el estilo artístico 

como en el ideológico, aun así, son de suma importancia para conocer el mundo prehispánico, de los 

que tocan el tema que interesa tomo los siguientes. 

El Códice Mendoza (imagen 1), en el apartado número uno Anales mexicanos en la lámina 

seis hace referencia a las conquistas de Axayácatl, vemos a nuestro personaje con el glifo de su 



 

4 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

nombre arriba de su imagen: un rostro del cual salpica agua (el de la máscara de agua), destaca la 

conquista sobre Tlatelolco, se ve a Moquihuix caer sobre las escalinatas del templo y justo debajo del 

tlatoani en su trono, está representada la victoria sobre Tlacotepec. 

 

Imagen 1: Códice Mendoza. 

 

Fuente: https://pueblosoriginarios.com/biografias/axayacatl.html 

 

Imagen 2: Códice de Huichapan. 

 

Fuente: https://pueblosoriginarios.com/biografias/axayacatl.html 

 

https://pueblosoriginarios.com/biografias/axayacatl.html
https://pueblosoriginarios.com/biografias/axayacatl.html


 

5 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

El Códice de Huichapan (imagen 2) de origen otomí. En la sección cuarta, se encuentra la historia, 

entre el año 2 caña (1403) y 10 pedernal (1528), en el lapso encontramos lo referente al reinado y 

muerte de Axayácatl. Como se puede apreciar en la imagen, ya el tlacuilo o escriba, utilizó técnicas 

occidentales, entre ellas, el uso de la regla para las líneas y el glifo del nombre no viene ilustrado, sino 

que lo incluye en la imagen del tlatoani, del “rostro salpica agua” 

En el Códice Durán, expone el periodo de gobierno de Axayácatl, sus conquistas y su única 

derrota. En la imagen tres se ilustra la guerra contra los matlazincas, misma que menciona 

Macuilxóchitl en su canto. Podemos ver también, los prisioneros de guerra que fueron sacrificados. 

 

Imagen 3: Códice Durán ilustra la guerra contra los matlazincas. 

 

Fuente: https://pueblosoriginarios.com/meso/valle/azteca/codices/duran/duran.html 

 

Estos tres códices coinciden en representar la importancia del gobierno de Axayácatl, se identifica 

claramente en ellos por su glifo y la tilma azul de la cual también mencionan algunos cronistas que 

era parte de su atavío. En su canto Macuilxóchitl no lo describe físicamente, sino que se centra en su 

personalidad y en sus logros como guerrero, por lo que en ese aspecto concuerda con los tres códices 

mencionados. 

 

El canto y las crónicas 

En la poética nahua el yahocuícatl, enaltecía los hechos de capitanes famosos, las victorias de los 

mexicas o de otros grupos. Con frecuencia estos poemas eran objeto de actuación, baile, música y 

https://pueblosoriginarios.com/meso/valle/azteca/codices/duran/duran.html


 

6 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

entonación (León, 1984, p. 321), de estas últimas características en el canto de Macuilxóchitl hablaré 

más adelante, en donde quiero detenerme es en lo primero, el hecho histórico. Las hazañas del 

tlatoani no solamente quedarían registradas en este canto sino también en la memoria colectiva para 

que pudiera trascender el tiempo de generación en generación, gracias a ello se pudo recuperar, al 

igual que la historia mexica por diferentes cronistas e historiadores años después, como se señaló 

anteriormente y que es pertinente reiterar por la importancia de este hecho.  A continuación, algunas 

fuentes que mencionan a Axayácatl y sus victorias, cotejando con ello que Macuilxóchitl dejó en su 

canto, la relevancia del gobernante y la grandeza de su imperio al coincidir con ellas.  

Fray Bernardino de Sahagún (1977), en su Historia general de las cosas de la Nueva España, 

en el tomo II, capítulo I, menciona a los señores y gobernantes desde el inicio del reino mexica hasta 

el año 1560. De Axayácatl dice que fue el sexto y que gobernó por 14 años, menciona la conquista de 

Tlatelolco venciendo a Moquihuixtli y los reinos y provincias que conquistó: 

[…] y el dicho Axayacatl ganó y conquistó estos reinos y provincias: Tlacotepec, 

Cozcaquauhtenco, Collimaya, Metepec, Calixtlahuaca, Ecatepec, Teutenanco, 

Malinaltenanco, Tzinacantepec, Coatepec, Cuitlapilco, Teuxaoalco, Tecualoyan y Ocuillan. (p. 

284)  

 

El conocido cronista mexicano de origen indígena, Fernando o Hernando de Alvarado Tezozómoc 

(2017) en su Crónica mexicáyotl, hace referencia a la participación de Axayácatl en diferentes 

conquistas desde antes, incluso de ser elegido tlatoani, menciona su capacidad como estratega en el 

campo de batalla lo que le valió ascender al trono destinado a sus hermanos mayores Tizoc y Ahuizotl 

que tuvieron que esperar a su muerte para lograrlo. 

Aun cuando fué el último en nacer, el hijo menor, fué empero un gran guerrero, y quien 

sojuzgara al "huexotzinca"; por ello se le eligió para reinar en primer lugar, siendo 

seleccionado para ello por los reyes Huehue Moteuczoma Ilhuicamina, el "Cihuacoatl" 

Tlacaeleltzin, y Chimalpopoca, rey de Tlacopa. (p. 116) 

 

También Fernando Alva Ixtlixóchitl (2021), historiador mexicano, descendiente de los reyes de 

Texcoco, en la conocida Historia chichimeca menciona que Axayácatl gracias a su linaje por parte de 

su madre, pero también por sus méritos como guerrero le fue concedido su ascensión al trono: 



 

7 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

El siguiente año de 1469, casi a los últimos del que llaman el calli, murió el gran 

Motecuhzomatzin Ilhuicamina en su ciudad de México, y llegada la nueva a Nezahualcoyotzin, 

hizo lo que la vez pasada, y en su lugar fue recibido y jurado Axayacatzin, hijo de Tezozómoc, 

hijo de Itzcóatl y de Atotoxtli, hija legítima del difunto Motecuhzomatzin, que no tuvo otro 

legítimo; y así demás de sus partes, calidad y virtudes, vino a exceder a su abuelo.(pp. 173, 

174)  

 

Ixtlixóchitl, habla de él, de sus conquistas y cómo murió como otro de los grandes personajes de la 

época prehispánica, Nezahualcóyotl, con gran pesar de su pueblo: “con gran sentimiento de todo el 

imperio, por haber sido uno de los príncipes más valerosos que hubo entre los mexicanos”. (p. 196) 

En la VII Relación de Chimalpain (2018), menciona la designación de Axayácatl como tlatoani 

antes que sus hermanos mayores, algo que se resalta en todos los documentos que tocan el tema. 

Año 2 técpatl, 1468 años 

En éste murió huehue Moteuhczoma Ilhuicaminatzin Chalchiuhtlatónac; gobernó 

Tenuchtitlan veintinueve años. Había dicho que primero gobernara su primo más joven, 

Axayaca, y no todavía sus dos hermanos mayores Tizócic y Ahuítzotl, en razón de que 

aquél era hombre valeroso, conquistador. (p.135) 

 

Tanto los códices como los cronistas coinciden al momento de destacar las virtudes y hazañas de 

Axayácatl, podrá haber confusión de nombres, incluso parentesco, pero no en el asunto central, lo 

mismo hace Macuilxóchitl en su canto, como todo yaocuícatl glorifica al tlatoani enfatizando sus 

logros en el campo de batalla:  

Por todas partes Axayácatl 

hizo conquistas, 

en Matlatzinco, en Malinalco, 

en Ocuillan, en Tequaloya, en Xohcotitlán. (León 1984, p.167) 

 

Es evidente la emoción que le embargaba por los lazos que la unían al gobernante y por lo que 

significaba para su padre y para la nación mexica dichas conquistas. Dejando a un lado el aspecto 

sentimental que podría conllevar el canto, tiene gran mérito e importancia por ser como se dijo 

anteriormente testigo y contemporánea de Axayácatl, como lo dice León Portilla (1984) en su nota a 



 

8 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

pie de página, por su padre Tlacaélel y su cercanía con el tlatoani pudo haberse enterado de hechos 

que algunos de ellos no aparecen en las crónicas (p.160). El canto que aquí nos ocupa, se encuentra 

en la colección de Cantares mexicanos, Biblioteca Nacional de México, fol. 53 v, en su estudio 

introductorio, Miguel León Portilla (2010) expone su importancia y cómo la mayoría de los cronistas 

e historiadores acudieron a esta fuente por considerarla testimonio histórico, enfatiza su valioso 

contenido, como esencia misma del sentir nahua prehispánico  (p. 168), lo que hace de Macuilxóchitl 

y su canto una voz, una contribución al tema sobre Axayácatl.    

 

El canto: Ruptura y Dialogia 

La imagen de Axayácatl tanto en el “Canto de Macuilxóchitzin” como en las crónicas y códices está 

inmersa en sus triunfos, coinciden en ese aspecto, en donde hay ruptura es cuando la poetisa toca 

un hecho que no se menciona en las crónicas y fuentes históricas, el dato de las mujeres que 

abogaron por Tlilatl el guerreo que lo hirió en la pierna.  

Allá en Xiquipilco a Axayácatl 

lo hirió en la pierna un otomí, 

su nombre era Tiilatl; 

Se fue éste a buscar a sus mujeres, 

les dijo: 

"Preparadle un braguero, una capa, 

se los daréis, vosotras que sois valientes. (p. 167) 

 

En las crónicas se menciona la herida que sufrió, de los prisioneros de guerra y hasta la recompensa 

que dio a sus guerreros: 

Fueron de los contrarios, cautivos más de doce mil personas, y de los del imperio no 

llegaron a mil los que en estas batallas murieron. El rey Axayacatzin quedó lisiado de la pierna, 

aunque sanó de las heridas y habiendo repartido las tierras de los conquistados entre las tres 

cabezas, hicieron mercedes a todos los señores que fueron en su defensa, dándoles pueblos 

y lugares en estas provincias, entre los cuales los que más se aventajaron fueron 

Quetzalmamalitzin señor de Teotihuacan, que era el capitán general y uno de los grandes del 

reino de Tetzcuco […] (Alva 2021 p194) 

 



 

9 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

En ninguna se menciona a las mujeres que según Macuilxóchitl intercedieron por Tlilatl, ¿por qué la 

omisión en las crónicas? puede ser que no les pareció relevante dicho acontecimiento o no lo 

quisieron reconocer, suena extraño porque los Anales de Cuauhtitlán (1992) hace referencia a unas 

mujeres que atendieron a Axayácatl: 

11 calli. En este año se perdieron los poctepecas…Vino Toltecatzin a la presencia de 

Axayacatzin, rey de Tenochtitlan, y trajo a dos de sus mujeres. El motivo por que entró en 

México fué que había movido la guerra en Huexotzinco, a causa de que pretendía mudar la 

imagen de Mixcohuatl a Chiauhtzinco, donde no había templo y no más tenían una sala 

grande. Por eso había entrado en México. Estando ya en México, tuvo mucho frío, y metieron 

a sus mujeres, las cuales a pocos días, por orden del rey Axayacatzin, sólo ellas le guisaron sus 

manjares y le restablecieron, etc. (p.56) 

 

Fray Diego de Durán (1867), también menciona a unas mujeres tlatelolcas que combatieron contra 

Axayácatl y su ejército cuando vencieron a Moquihuix, una de las conquistas más importantes en su 

periodo como gobernante: 

Moquiuix y Teconal viéndose perdidos y que la gente huya, mas que peleaua, subiéronse 

á lo alto del templo, y para entretener á los mexicanos y ellos poderse reacer, usaron un ardid, 

y fue que juntando gran número de mujeres y desnudándolas todas en cueros y haciendo un 

escuadrón dellas, las echaron hacia los mexicanos que furiosos peleauan […](p. 268) 

 

 ¿Por qué las mujeres de Toltecatzin y la tlatelolcas sí son mencionadas y las de Tlilatl no? Porque si 

tomamos en cuenta lo que afirmamos antes, de que Macuilxóchitl fue contemporánea de este 

acontecimiento y por pertenecer al círculo cercano del gobernante se enteraba de lo más relevante, 

debemos de dar por cierto lo que nos cuenta de estas mujeres que participaron y que las califica 

como valientes al presentarse ante Axayácatl “Estaba lleno de miedo el otomí. / Pero entonces sus 

mujeres / por él hicieron súplica a Axayácatl.” (p.169) ¿Quiénes eran? Se cuentan detalles de esta 

batalla, del valeroso guerrero y de la herida, pero no de ellas. Independientemente de quienes hayan 

sido, fueron discriminadas de las crónicas coloniales, por lo que la evidente omisión tiene que ver con 

el criterio de recuperación de los cronistas, pero en su momento, creo, que la participación de estas 

mujeres debió de haber trascendido, al igual que el de las mujeres de Toltecatzin y las tlatelolcas. 

  



 

10 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Todos estos hechos me permiten pensar en el concepto de dialogía que se da al momento 

en que Macuilxóchitl pone en el centro del diálogo a estas mujeres anónimas: “Estaba lleno de miedo 

el otomí. /Pero entonces sus mujeres/por él hicieron súplica a Axayácatl. (p. 169). Así termina el 

canto, no dice qué pasó después, las crónicas mencionan que Tlilatl fue tomado prisionero y 

sacrificado junto a muchos más, nuestra autora no menciona esto, pero el cierre estético abierto con 

el que finaliza su canto se impregna de significado, como conciencia ajena fuera de la conciencia de 

Macuilxóchitl para entablar relaciones dialógicas, parafraseando a Bajtín (1982, p. 324) 

 

Macuilxochitzin y Aquiauhtzin 

Llama la atención el énfasis que Macuilxóchitl pone en destacar el papel de las mujeres de Tlilatl, el 

hecho de que él les otorgara la encomienda de enfrentar al tlatoani y el calificativo de valientes les 

concede una connotación de guerreras, valientes guerreras capaces de presentarse ante Axayácatl, 

nuestra autora no las concluye, sino que las sitúa en el lugar donde el diálogo surge, por lo que me 

atrevo a pensar que probablemente haya una relación dialógica entre estas mujeres anónimas que 

menciona Macuilxóchitl en su canto, con “Canto de las mujeres de Chalco” atribuido a Aquiauhtzin, 

forjador de cantos nacido en 1430 en el pueblo de Amecameca, y que en ambos se destaca el poder 

femenino. 

De este canto, habla Chimalpain (2018) en sus Relaciones, el que fueron a cantar los chalcas 

al palacio de Axayácatl, aclaro que no se trata de las mismas mujeres, sino del poder femenino sobre 

dicho gobernante, cómo era valeroso el tlatoani y casi invencible en el campo de batalla, pero frente 

a las mujeres sucumbía, Aquiauhtzin lo expone a través de voces femeninas: 

Deseo, deseo mucho las flores, 

deseo, deseo los cantos, 

temerosa, en el lugar donde hilamos, 

donde existimos, 

entono su canto al pequeño Axayácatl, 

lo entretejo con flores, 

con ellas lo circundo. (León, 2016, p.6) 

 A lo largo del canto se muestran todas ellas fuertes guerreras en el campo de la seducción, 

capaces de enfrentar a cualquiera incluyendo al poderoso y valiente tlatoani, a quien combaten con 

sus mejores armas: 



 

11 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Xolotzin, niñito mío, tú señor, 

tú pequeño Axayácatl, 

en vano sólo te abandonas, 

junto a mí te ofrendas, 

tú ofreces tu hombría, 

¿acaso gozo en la guerra? 

Conozco a tus enemigos 

Niñito mío, 

Sólo en vano te abandonas junto a mí. (p.14) 

 

Dicho canto se clasifica en los llamados ahuicuícatl (cantos de placer), cuecuexcuicatl (canto del 

cosquilleo) donde predomina el albur y la burla con el fin de proporcionar esparcimiento: 

A algunos de estos cantos aludieron varios de los frailes, como Diego Durán, diciendo 

que eran propios de “mujeres deshonestas y hombres livianos”. Son composiciones en las 

que se habla del placer sexual y el amor en sus distintas formas. (León en Baudot, G., Garza, 

C.B, 1996, p.142), 

 

 Su elemento primordial, la risa, el triunfo de ésta sobre las jerarquías, las mujeres chalcas le dan la 

victoria a su pueblo, lo que no pudieron hacer sus hombres en el campo de batalla. Cuenta Chimalpain 

(2018) que le gustó tanto a Axayácatl, que pidió que se lo regalaran: “Pero él mismo, el nombre 

Axayacatzin hizo que introdujeran allí el canto en el mencionado año; hizo suyo el canto, se lo apropió 

el mencionado tlahtohuani” (p.149). Muy interesante este gesto que revela la personalidad del 

gobernante, ya que admite ser el centro de la burla, algo que es digno de mencionar, cómo un 

hombre de su jerarquía permite y aplaude que le digan “tú señor, pequeño Axayácatl, / ¿en verdad 

eres varón? Entre otras alusiones a su capacidad como hombre en el lecho del placer a lo largo del 

canto. En ambos casos, tanto Macuilxóchitzin como Aquiauhtzin tocan ese aspecto de la personalidad 

del tlatoani mexica, en su relación con las mujeres, la primera su benevolencia, el segundo su 

debilidad y sometimiento ante ellas.  

Todo lo anterior da pie a entablar otra relación dialógica con las fuentes que mencionan la 

genealogía del tlatoani. La imagen de Axayácatl que ve en la mujer una aliada en sus conquistas se 

puede constatar en sus alianzas matrimoniales con mujeres que podían fortalecerlo en su momento, 



 

12 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

así como en el futuro con un linaje que trascendiera a través del tiempo, sus hijos que procreó con 

diferentes damas fueron gobernantes durante la conquista y la colonia, los más importantes fueron 

los hijos que tuvo con una mujer de Itztapalapa y cuyos nombres están escritos en la historia entre 

gloria y tragedia: Moctezuma Xoyocoyotzin y Cuitláhuac.  

 

Canto y mística 

Con todo ello podemos ver que si a Axayácatl las fuentes históricas lo muestran como uno de los 

grandes gobernantes en el esplendor mexica que sobresalió por sus conquistas podemos ver que el 

“Canto de Macuilxóchitzinl” nos lo presenta como un ser más integral, un hombre guerrero pero 

sensible a la vez y esto lo logra por medio de las metáforas: “flores de guerra”, “flores divinas”, que 

claramente reflejan en el canto su mística guerrera: 

Las flores del águila 

 Quedan en tus manos, 

 señor Axayácatl. 

 Con flores divinas, 

 con flores de guerra 

 queda cubierto, 

 con ellas se embriaga 

 el que está nuestro lado. (p. 167) 

 

La mística guerrera se centraba en la guerra y el sacrificio para honrar a la divinidad, fue forjada por 

Tlacaélel quien tomó la esencia del pensamiento tolteca para adaptarla al nuevo pensamiento y 

religión mexica, “Proclamándose y transmitiéndose por medio de sus libros de pinturas y de sus 

poemas, aprendidos de memoria en los centros de educación, hasta que pudiera llamarse filosofía 

del pueblo del Sol’” (León 2010, p. 89) que tanto Macuilxóchitl como Axayácatl conocían.   

Sobre nosotros se abren 

 Las flores de guerra, 

 en Ehcatépec, en México, 

 con ellas se embriaga 

 el que está a nuestro lado. (León 1984, p. 167) 



 

13 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Es probable que Macuilxóchitl haya cantado este canto frente al tlatoani, “¡Axayacatzin, tú 

conquistaste /la ciudad de Tlacotépec!” (p.165), en este fragmento pareciera que está frente a él, el 

“tú” parece directo, aunado a que quizá por ser hija de Tlacaélel participara en las reuniones donde 

se festejaban los triunfos o en esos momentos que el gobernante convocaba para escuchar cantos, 

algo que solían hacer en su corte: 

Tenía el Señor tiempo para oír cantos, de que eran muy amigos, porque en ellos, como 

se ha dicho, se contenían muchas cosas de virtud, hechos y hazañas de personas ilustres y de 

su pasado, con lo cual levantaban el ánimo a cosas grandes, y también tenían otros de 

contento y pasatiempo, y cosas de amores. (Pomar en Garibay 2007, p. 167) 

 

Nos podemos imaginar a nuestra poetisa en medio del salón rodeada de músicos y danzantes dirigirse 

a Axayácatl 

 Elevo mis cantos, 

Yo, Macuilxóchitl, 

con ellos alegro al Dador de la vida, 

¡comience la danza! (p. 165) 

 

Imaginemos, por qué no, que Axayácatl se haya emocionado en ese momento como lo hizo cuando 

los chalcas le cantaron en su palacio según cuenta Chimalpain (2018): 

Y Axayacatzin dentro de la casa venía a estar escuchando. Y entonces, ya que vino  

a escuchar lo muy maravilloso que ya tañe y como ya hace cantar a la gente el 

mencionado Quecholcohuatzin, habló su corazón, se animó, en seguida se levantó, luego 

desde el interior de la casa, entre sus mujeres, vino a levantarse, ya viene a bailar, llegó allí al 

lugar donde se baila; por un lado viene levantando su pie Axayacatzin;  

mucho se alegra, escucha el canto, con ello ya también baila, ya da y de vueltas […] 

(p.147) 

 

Chimalpain al igual que Macuilxóchitl resalta esta parte de la personalidad de Axayácatl, de su gusto 

por la música, cuenta que “Axayacatzin cargaba también en sus armas, un tambor yopi” (p. 151) que 

iba tocando al frente de su ejército. En otro momento relata: “Y él mismo, el tlahtoliuani Axayacatzin 

golpeteó un huéhuetl levantado y cantó a la gente, bailó para la gente” (p. 137) Probablemente 



 

14 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

cuando Macuixóchitzin le cantó este canto también haya danzado y cantado junto con ella “dando 

alegría al Dador de la vida”. Esta idea de alegrar a la divinidad con música, canto y danza era parte de 

la mística heredada de los toltecas. Ambos evidentemente conocían y comulgaban con la tradición 

ancestral del in xóchitl in cuícatl,  llamada así por Miguel León Portilla o “Visión de Nezahualcóyotl” o 

“Visión quetzalcotliana del universo” por Laurette Séjourné, el núcleo de este concepto es “un 

corazón endiosado” (yolteotl), el poeta poseído por la divinidad (Leander 1972 pp. 1-30), 

Nezahualcóyotl lo dice en uno de sus cantos: “Dentro de ti vive,/dentro de ti está pensando,/inventa, 

el Dador de la vida…” ( Portilla,M.L. 1984, p. 40), lo que significa que en la poesía se centra la 

comunión entre lo divino y lo humano, con esto, la Divinidad estaría correspondida, la poesía viene 

de ella y el cantor la forja para la divinidad: “Elevo mis cantos,/Yo, Macuilxóchitl,/ con ellos alegro al 

Dador de la vida”(p.165), lo interesante es que no solamente es la voz de la poetisa quien se apropia 

de este conocimiento, sino que también se lo otorga a Axayácatl, vemos las dos visiones en la 

personalidad del tlatoani, la mística guerrera de los dardos y los escudos como la de in xóchitl in 

cuícatl, la flor y el canto: 

¡Axayacatzin, tú conquistaste 

la ciudad de Tlacotépec! 

Allá fueron a hacer giros tus flores, 

tus mariposas. 

Con esto has causado alegría. (León, 1984, p. 165) 

 

La mística guerrera en la alusión a sus conquistas, así como la del in xóchitl in cuícatl en “Allá fueron 

a hacer giros tus flores, / tus mariposas”, ya que flores y mariposas son metáforas por excelencia de 

la poesía y el arte nahua. Axayácatl era forjador de cantos, Miguel León Portilla (1984) lo incluye en 

su libro Trece poetas del mundo azteca como uno de los representantes de la poesía mexica, y en su 

canto Macuilxóchitl expone cómo se da alegría al Dador de la vida ya sea por los “cantos” y “flores” -

los de ella y los de él- como también por la guerra: 

 Como nuestros cantos, 

 como nuestras flores, 

 así, tú, el guerrero de cabeza rapada, 

 das alegría al Dador de la vida. (p.165) 



 

15 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

El símbolo del sacrificio está inherente en “el guerrero de cabeza rapada”, en este fragmento 

vemos, cómo ambas místicas, la guerrera y la del arte, están en el mismo nivel, se da alegría al Dador 

de la vida y la voz poética la comparte con el aludido tlatoani quien comulga tanto como guerrero, 

tanto como forjador de cantos. 

 Del gusto de Axayácatl por el Arte hablan las crónicas y la misma Arqueología, dos de las 

esculturas emblemáticas del Arte Mesoamericano corresponden en tiempo y espacio a la etapa 

constructiva del Templo Mayor durante su gobierno: la Piedra del Sol y la Coyolxauqui (Matos y López, 

2012, pp. 279, 352). No está demás decir cómo incluso en este dato está presente la idea central de 

la cosmogonía mexica, su dualismo, que permea en la personalidad del gobernante. Como todo el 

que aspiraba a ser tlatoani estudió en el calmécac, no solamente se preparó para la guerra sino 

también para gobernar a un pueblo que se auto denominó “hijos del Sol”, en las dos esculturas antes 

mencionadas podemos ver el conocimiento que tenía de la cosmogonía en la cual se apoyaba dicha 

filiación y la clara convicción de que la dualidad “Sol, Luna”, “masculino, femenino” regía su 

existencia. Hasta aquí conocemos al gobernante por sus obras, por un lado, sus conquistas y por otra 

su legado artístico. Macuilxóchitl lo describe de manera puntual y poética: “Las flores del águila, / 

queda en tus manos /señor Axayácatl”.  

 

Conclusión 

El “Canto de Macuilxochitzin” no solamente es un poema que cobra relevancia dentro de la poesía 

prehispánica nahua por su belleza poética y características dialógicas, sino también en lo histórico al 

presentarnos a Axayácatl, uno de los tlatoani más importantes del esplendor mexica, como un 

guerrero valeroso, osado pero también como un ser humano sensible, un artista, poeta y amante del 

arte, que nuestra autora describe a lo largo de todo el canto, muy puntualmente en metáforas que 

evidencian la calidad creadora, educación y cultura de quien las forjó, la única poetiza de la época 

prehispánica con rostro y corazón que representa a todas, como vimos incluso, al mencionar en su 

canto a las discriminadas de las fuentes históricas, esas mujeres valientes, que no temieron afrontar 

a Axayácatl. Pudiera ser insignificante la acción de las mujeres de Tlilatl para algunos pero para 

nuestra poetisa no, por ello las alude con toda la intención de que su participación quedara registrada 

en la memoria del pueblo mexica y su anonimato es muy significativo porque representa a todas esas 

mujeres valientes que acompañaban a sus guerreros, cabe señalar que resulta interesante ver el 



 

16 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

concepto en que una mujer noble como lo era Macuilxóchitl tiene de ellas, su admiración es evidente, 

aunado a esto, está el dato de que, lo que se conoce del papel femenino en la época prehispánica es 

desde la óptica de los cronistas e historiadores varones, mientras que en el canto que nos ocupa es 

la opinión de una mujer hacia otra mujer en dicha época, por lo que resalta el hecho de que no 

solamente quiso que su recuerdo permaneciera en este canto, sino que las puso en el plano poético 

al nivel del famoso tlatoani. 

 

Referencias 

Anales de Cuauhtitlán (1992) 

https://historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/000/000_04_01_AnalesCuauhtitlan.p

df  

Alva, I.F. (2021) Historia de la Nación Chichimeca https://www.biblioteca-antologica.org/es/wp-

content/uploads/2019/09/ALVA-IXTLILX%C3%93CHITL-Historia-de-la-naci%C3%B3n-chichimeca.pdf 

Alvarado, F. T. (2017), Crónica mexicáyotl 

http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/cronica/mexicayotl.html 

Bajtín, M. (1982), Estética de la creación verbal, México, Siglo XXI 

Baudot, G. y Garza, C.B (1996), Historia de la literatura mexicana I, México, Siglo XXI 

Chimalpain (2018), Séptima relación de las Différentes histoires originales 

http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/septima_relacion/405.html 

De Sahagún, B. (1977), Historia general de las cosas de Nueva España, México, Ed. Porrúa 

Durán, D. (1867), Historias de las Indias de Nueva España E islas de tierra firme 

https://books.google.com.ar/books?id=TQlCAAAAcAAJ&printsec=frontcover#v=onepage&q&f=false  

Garibay, A.M. (2007), Historia de la Literatura Náhuatl, México, Porrúa 

Garibay, A.M. (2000), Poesía Náhuatl, T. III, México, UNAM 

Gutiérrez, S. N. (1988), Códices de México, México, Ed. Panorama 

Hernández, A.M.L. (2022), “Una voz femenina prehispánica y un acercamiento al cuícatl Canto de 

Macuilxochitzin” https://revistaargos.cucsh.udg.mx/index.php/argos/article/view/138  

Leander, B. (1972), In Xóchitl In Cuícatl. Flor y Canto. La poesía de los aztecas, México, INI/SEP 

León, M. (1984), Trece poetas del mundo azteca, México, UNAM 

León, M (2010), Los antiguos mexicanos a través de sus crónicas y cantares, México, FCE (digital) 

Matos, M.E., López, L. L. (2012), Escultura Monumental Mexica, México, FCE  

https://historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/000/000_04_01_AnalesCuauhtitlan.pdf
https://historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/000/000_04_01_AnalesCuauhtitlan.pdf
https://www.biblioteca-antologica.org/es/wp-content/uploads/2019/09/ALVA-IXTLILX%C3%93CHITL-Historia-de-la-naci%C3%B3n-chichimeca.pdf
https://www.biblioteca-antologica.org/es/wp-content/uploads/2019/09/ALVA-IXTLILX%C3%93CHITL-Historia-de-la-naci%C3%B3n-chichimeca.pdf
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/cronica/mexicayotl.html
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/septima_relacion/405.html
https://books.google.com.ar/books?id=TQlCAAAAcAAJ&printsec=frontcover#v=onepage&q&f=false
https://revistaargos.cucsh.udg.mx/index.php/argos/article/view/138

