ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C) I | Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

La lectura heideggeriana del concepto de tiempo
en Fisica IV

Filosofia

Heidegger's reading of the concept of time
in Physics IV

DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0312

Andrés Budeguer

Universidad Nacional de Tucuman.

(ARGENTINA)

CE: andresbudeguer96 @gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-6047-8809

Esta obra esta bajo una licencia internacional Creative Commons Atribucion-NoComercial 4.0.

Recepcidn: 14/08/2025 Revisién: 23/10/2025 Aprobacién: 24/10/2025

Resumen.

El presente trabajo tiene por objetivo examinar de qué manera Heidegger interpreta
y critica el concepto aristotélico de tiempo expuesto en Fisica IV, y preguntarse en
qué sentido esta lectura transforma, prolonga o supera la concepcién del tiempo
En lista de referencias: como “numero del movimiento segin lo anterior y lo posterior” (219b 1 — 2). La
Budeguer, A. (2026). La lectura heideggeriana del . oz z . a q Y
concepto de tiempo en Fisica IV. Revista Sincronia.  INTENCION €s aclarar como la temporalidad del Dasein se vincula con la definicion
30(89). 68-91 aristotélica y con la tradicion filoséfica que ella inaugura. El trabajo se desarrolla en
DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.€0312 tres secciones: 1) Reconstruimos los puntos esenciales de Fisica IV relativos a la
naturaleza del tiempo; 2) analizamos la relectura heideggeriana del tiempo
aristotélico en Ser y tiempo, donde se introduce la distincién entre temporalidad
originaria y concepto vulgar de tiempo; 3) examinamos el Informe Natorp a fin de
mostrar que la reflexion heideggeriana sobre Aristételes no surge ex nihilo, sino que
forma parte de un proceso de maduracién. Proponemos que, a pesar de la critica a
la concepcion “vulgar” del tiempo, Heidegger conserva elementos fundamentales de
la definicion aristotélica, reinterpretandolos en la clave existencial de la
temporalidad del Dasein.

Como citar este articulo (APA):

En parrafo:
(Budeguer, 2026, p. _).

Palabras clave: Aristoteles. Heidegger. Tiempo. Dasein.

Abstract:

The purpose of this paper is to examine how Heidegger interprets and criticizes
Aristotle’s concept of time as presented in Physics IV, and to ask in what sense this
reading transforms, extends, or surpasses the conception of time as “the number of

% Universidad de Guadalajara

Departamento de Filosofia / Departamento de Letras Revista Sincronia. v30. n89. e0312



mailto:andresbudeguer96@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-6047-8809
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es

ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos

Revista

Y

e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

motion according to the before and after” (219b 1 — 2). The aim is to clarify how the
temporality of Dasein relates to the Aristotelian definition and to the philosophical
tradition it inaugurates. The paper is organized into three sections: 1) We
reconstruct the essential points of Physics IV concerning the nature of time; 2) we
analyse Heidegger's reinterpretation of Aristotelian time in Being and Time, where
the distinction between original temporality and the vulgar concept of time is
introduced; 3) we examine the Natorp Report in order to show that Heidegger’s
reflection on Aristotle does not arise ex nihilo, but rather forms part of a broader
process of intellectual maturation. We propose that, despite Heidegger’s critique of
the “vulgar” conception of time, he preserves fundamental elements of Aristotle’s
definition, reinterpreting them through the existential lens of Dasein’s temporality.

Filosofia

Keywords: Aristotle. Heidegger. Time. Dasein.

El concepto aristotélico de tiempo en Fisica IV

El tiempo es uno de los grandes temas de la Fisica® aristotélica, junto con conceptos como los de
movimiento, lugar, infinito, entre otros?. En el libro IV (217b 29), Aristételes se plantea de antemano,
tal y como acostumbra en sus exposiciones, cuales son los asuntos a los que referird. Asi pues, en la
indagacion relativa al tiempo, es necesario abordar dos asuntos distintos: la cuestién de su existencia,
por un lado, y la de su esencia, por el otro. La primera es abordada en la seccién siguiente, 217b 32
—218a 30; la segunda, en 218a 30 — 218b 9. Llama la atencion entre los intérpretes (e.g. Vigo, 2012,
p. 233; de Echandia, 2014, p. 138) el hecho de que Aristételes afirme que referira a la existencia del
tiempo “por medio de las argumentaciones no técnicas” (8t TV €EwTepkOV AdYywvV), como si
existiesen, separadamente, otro grupo de argumentaciones técnicas para referir al tema. Para Vigo
(2012, p. 233), estos son argumentos que, sin ser sustantivos, cumplen una importante funcion
propedéutica y dialéctica en nuestro andlisis del tiempo.

A partir de 217b 32, como afirmdbamos, Aristételes aborda la cuestion de la existencia del
tiempo. El filésofo cree que existen argumentos lo suficientemente sélidos como para considerar que
el tiempo no existe de manera absoluta (6Awg), sino solo de un modo muy relativo y oscuro (HOALG
Kal apudp®g). A partir de esta extrafia consideracion inicial, Aristoteles prepara al lector para la
presentacion de tres argumentos cuyo objetivo serd poner en duda la existencia real del tiempo. Asi,

ante la pregunta ées el tiempo real?, el Estagirita responde con un conjunto de paradojas destinadas

! Los textos en griego correspondientes a la Fisica de Aristdteles fueron extraidos, en cada caso, de la edicidn
oxoniense preparada por W.D. Ross (1936). Seguimos la version espafiola de Vigo (2012).

2 En los capitulos anteriores, Aristételes aborda el estudio fisico del lugar (IV, 1 — 5) y el vacio (IV, 6 — 9),
dedicando los Ultimos cuatro capitulos del libro IV a la cuestion del tiempo (1V, 10 — 14).

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C) I | Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

a demostrar® que este no es el caso. Vale la pena recordar que el término griego napadooc, adjetivo
compuesto formado por la preposicidon mapa, significa, en su etimologia, sorprendente (CGL: 1065).
De acuerdo con Sorabji (1983, p. 7), las paradojas aristotélicas y sus variantes han estimulado,

con el paso de los siglos, la invencién de novedosas teorias acerca de la naturaleza del tiempo.

Filosofia

Ciertamente, gran parte de las discusiones de la Antigliedad tardia y parte de la Edad Media han

buscado responder estas interrogantes lanzadas por Aristoteles (Ferrater, 1999, p. 3496). Analicemos

las tres paradojas aristotélicas. La primera es el llamado “Argumento a partir de la irrealidad del

pasado y futuro” (Vigo, 2021, p. 234), y comprende los pasajes 217b 33 —218a 3. Aristételes afirma
lo siguiente:

En efecto, 1) una de sus partes ha existido y ya no existe, y la otra ha de existir y no existe

aun. Y de tales partes, por cierto, se compone el tiempo infinito como todo tiempo limitado

gue se tome siempre en consideracion. Pero pareceria ser imposible que lo que se compone

de partes no existentes [pasado y futuro] participe de la existencia®.

Este es un argumento cuya estructura resulta relativamente sencilla, aunque parte de un
presupuesto ontoldgico fundamental entre los griegos; a saber: no es posible, pues, predicar "es" o
"existe" con referencia a los dmbitos del pasado y el futuro, sino solo del tiempo presente. El tiempo
se compone de dos partes: 1) pasadoy 2) futuro. Si ninguna de las partes del todo existe, dificilmente
podamos afirmar que el todo —el tiempo— existe. En palabras de Vidal Arenas: “aquello que se
compone de partes inexistentes dificilmente podria considerarse como algo que participa del ser”
(2015: 323). El futuro aun no es, y el pasado ha dejado de ser. En vistas a esta situacion, evidente
para una ontologia como la griega, resultaria cuanto menos sospechoso hablar de existencia del
tiempo. Futuro y pasado comparten la caracteristica de no existencia en el tiempo presente —de otra
manera, no tendria sentido referir a ellos, en este contexto, como pasado y como futuro.

Esta primera argumentacién viene acompafiada, a su vez, por una demostracion

suplementaria que Vigo denomina “Argumento a partir de la relacién todo — partes” (281a 3 — 8). El

3 Utilizamos el término en un sentido lato, no estricto o légico.

4 E| pasaje ha sido extensamente comentado por Heidegger (e.g. Heidegger, 2001), sobre todo en torno a la
comprension vulgar griega del ser. El argumento aristotélico parece tener un lejano origen eléata, pues fue
Parménides el primero en cuestionar la aplicacién del es al pasado y al futuro. En Platén, esta concepcidn se
mantiene. Aristoteles no introduce, en suma, originalidad alguna en este punto. Acerca de los usos del verbo
ser (elpt) en la lengua griega, el estudio mas completo sigue siendo el de C. Kahn (1973).

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026

DOI: 10.32870/sincronia
Revista

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C) I | Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

tiempo presente o ahora (viv) no es, a ojos de Aristoteles, una parte del tiempo, sino un limite del
mismo. Este argumento suplementario esta dedicado, precisamente, a poner de manifiesto esta
consideracién —consecuencia, a su vez, de la primera paradoja ya mencionada ut supra. Nos

permitimos transcribir in extenso el argumento:

Filosofia

Ademas, 2) de todo aquello que es divisible en partes, si existe, es forzoso que existan
todas las partes o bien algunas, cuando eso existe. Sin embargo, en el caso del tiempo, las
unas han existido y las otras han de existir, y, por tanto, ninguna existe, aun siendo aquél
divisible en partes. Pues el 'ahora' no es una parte del tiempo, ya que la parte mide el todo, y
es necesario que éste se componga de las partes. El tiempo, en cambio, no parece

componerse de 'ahoras' (218a 3 —8).

A fin de complementar los desarrollos del primer argumento, Aristételes introduce ahora de manera
explicita las nociones de todo (6Aov) y parte (Lépog). Para hablar con propiedad de la existencia de
algo divisible en partes deben cumplirse, pues, al menos dos condiciones: la primera es que todas —
o al menos algunas— las partes existan; la segunda, que estas partes existentes sean medida del todo.
La primera condicién, por los motivos ya aducidos ut supra, no se cumple: pasado y futuro no existen
en verdad®. La segunda, por otro lado, presenta serias dificultades. Lo Unico perteneciente,
verdaderamente, al tiempo, es el presente o 'ahora’ (v0v) y este no es, para Aristételes, una parte del
todo.

Queda en evidencia, pues, con lo dicho, que la segunda condicidon tampoco es satisfecha por
el tiempo: el 'ahora' no es un lapso, sino un mero instante en la sucesién temporal, con lo que no
puede ser considerado como una medida del tiempo. En palabras de Vidal Arenas:

[...] lo Unico perteneciente al tiempo de lo cual podemos predicar el ser, es precisamente

aquello que no podemos considerar como una extension y por lo tanto como una parte, a

saber, el presente —o en palabras de Aristoteles, el 'ahora' (2015, p. 324).

> Esta posicidn ha sido asumida practicamente sin excepcién en el dmbito filosdfico. La idea de que solo existe
el presente se conoce, en la filosofia del tiempo contempordnea, como presentismo. La tesis contraria, a saber,
la idea de que el pasado y el futuro son tan reales como el presente, lleva el nombre de eternalismo.
Recientemente, Gustavo Romero (2018, 2020) ha aportado interesantes argumentos a favor de la Ultima
posicion. Aristoteles, por ser hijo de su tiempo, no podria jamas haberla asumido.

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C) I | Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

Siguiendo la propuesta de division establecida por Vigo para estos pasajes, puede afirmarse que los
dos argumentos ya mencionados son, en verdad, diferentes formas de presentar la misma tesis —la
idea de que pasado y futuro no existen en verdad. El tercer argumento, el llamado “dilema de la

identidad vy alteridad del ahora”, no se centra ya en el tiempo como una totalidad compuesta por

Filosofia

partes, sino mas bien, en el 'ahora'. La estrategia de este argumento consiste en poner de manifiesto
las dificultades con las que nos encontramos al intentar caracterizar el 'ahora' o dar cuenta de su
modus essendi. En 218a 8 Aristoteles afirma lo siguiente:

3) no es facil saber si el 'ahora’, que evidentemente establece el limite entre lo que ha pasado

y lo porvenir, a) permanece siempre uno y el mismo, o bien b) Si, [...] se trata siempre de un

'ahora' diferente” (Vigo, 2012, p. 236).

Vale la pena considerar ambos cuernos del dilema aristotélico con detenimiento®; a saber:

[. El 'ahora' permanece siempre uno y el mismo. Aristoteles proporciona dos
argumentos contra la tesis de identidad del 'ahora’; i) todo aquello que es divisible
requiere siempre mas de un limite (e.g. una linea en el espacio necesita dos limites).
En consecuencia, de la sola divisibilidad del tiempo se sigue la imposibilidad de
considerar idénticos a los 'ahoras'. Por otro lado, ii) si hay un Unico 'ahora’, todo lo
qgue ocurre en el tiempo serfa, por definicion, simultdneo. No podriamos aplicar
relaciones temporales de anterioridad y posterioridad en el tiempo.

Il. El 'ahora' es siempre diferente. Se parte, propiamente, de la hipdtesis de una
multiplicidad sucesiva de 'ahoras' (218a 11). Dado que los 'ahoras' no coexisten,
debemos reconocer que estos se destruyeron en algin momento del pasado, a
pesar de que existieron como presentes en otro tiempo. Sin embargo, es imposible
gue aquel 'ahora' se destruya en otro o en si mismo. El punto central de esta
argumentacion es que los 'ahoras' no pueden mantener entre si relaciones de

inclusion, de modo que no es cierto que ellos puedan ser diferentes entre si’.

6 Vale la pena destacar que este es el Unico argumento, de los tres que Aristoteles discute, que es
posteriormente retomado en la discusién de la Fisica, en IV 11, 219b 9 — 33. Es por esto, precisamente, que
decidimos analizarlo con atencidn. Por otro lado, el orden de tratamiento de las alternativas aparece invertido,
de modo que primero se analiza Il (218a 11 —21) y se deja | (218a 22 — 30) para el final.

7 Ciertamente, esta argumentacion —y toda la filosofia aristotélica— parte del supuesto de que el tiempo, como
el espacio y el infinito, es un continuo. Entre dos magnitudes diferentes hay siempre, a su vez, infinitas

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

Revista

Y

|- C Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos

e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

Las consecuencias de | son, a todas luces, mucho mas radicales que las de Il. Si los 'ahoras'
fuesen idénticos entre si, “entonces las cosas sucedidas hace diez mil afios existirian en simultdneo
con las que estan sucediendo hoy, y nada seria anterior ni posterior a nada” (281a 28 — 30). A partir

de 218a 30, habiendo ya considerado las dificultades que se relacionan con la existencia del tiempo,

Filosofia

Aristételes pasa ahora a considerar la naturaleza del mismo. El tratamiento es breve e incompleto,
pero, sin embargo, constituye la primera “historia del tiempo” de la que tengamos noticia. Para esto,
Aristételes examina las “concepciones tradicionales” (€k te TV mapadedopévwy, 218a 32), siguiendo
un procedimiento tipico de su filosofia —el mismo puede hallarse, e.g., en Metafisica |).

I. “En efecto, 1) algunos afirman que el tiempo es el movimiento de la esfera celeste”
(218a 34). Aristoteles rechaza, pues, la identificacion del tiempo con el movimiento
de la esfera. La argumentacion parte de la idea de que, sitomamos solo una porcion
del movimiento de la misma, podriamos, también, hablar de tiempo, sin ser esta
porcion una circunvolucion como tal. Por otro lado, dado que el tiempo es un
continuo, esta divisién podria seguir ad infinitum. Aristételes introduce, ademas,
otra hipodtesis: “si los mundos fueran multiples, el tiempo podria ser,
indiferentemente, el movimiento de cualquiera de ellos” (218b 3 — 5)%.

Il. “2) otros, en cambio, que es la esfera misma” (218b 1). Aristoteles cree que esta
posicién es demasiado ingenua, pues, como para que no sea necesario ofrecer
argumentos demasiado convincentes que pretendan refutarla o descartarla como
opcién. Es una confusién que se origina a partir de pensar que, puesto que todas

las cosas suceden en el tiempo, todas ellas suceden también en la esfera del todo®.

magnitudes —entre dos 'ahoras' hay, a su vez, infinitos 'ahoras'. Suscribimos, por tanto, a las palabras de A. Vigo
(2007, p. 86): “puede decirse, sin exageracion, que la fisica aristotélica es como tal una fisica del continuo [...]
La continuidad caracteriza esencialmente tanto a los procesos del movimiento natural como al espacio y al
tiempo”. Este fue un gran supuesto filosofico y cientifico que no seria puesto en cuestion sino a comienzos del
siglo XX con M. Planck y su hipdtesis de la cuantizacién de la energia.

8 Esta idea parece tener origenes pitagdricos u 6rficos. Un examen cuidadoso de la cosmologia platdnica puede
hallarse en Botteri y Casazza (2015, p. 55 — 74). Acerca de la concepcion platdnica del tiempo contenida en el
Timeo nos hemos expresado ya en un trabajo reciente (cf. Budeguer, 2024, p. 4 — 6).

9 Tal y como ha anotado Ursula Coope (2005, p. 32), en toda la argumentacion aristotélica de Fisica IV, 10 se
asume que puede existir solo una serie del tiempo. Si aceptdsemos, en cambio, la existencia de universos
multiples, el argumento | quedaria desestimado por completo. Una argumentacioén similar, a favor de la idea
de que solo puede haber un universo y no multiples, puede encontrarse en De Caelo 1.9.

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026

DOI: 10.32870/sincronia
Revista

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C) I | Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

La conclusidn a la que llega Aristoteles, luego de haber examinado estos argumentos, es que
el tiempo no puede identificarse con el movimiento (T # M); empero, también es cierto que no puede
haber tiempo sin movimiento. En palabras de Berti: “Entonces el resultado al que llegd Aristoteles es

el siguiente: el tiempo no es movimiento, pero no existe tiempo sin movimiento” (Berti, 2010, p. 29).

Filosofia

El tiempo no ha de ser algo absoluto, como pensaba Platon, sino relativo al movimiento (Budeguer,

2024, p. 8). Pasando ya a Fisica IV, 11 encontramos el siguiente razonamiento por parte de
Aristételes:

No es menos cierto, sin embargo, que el tiempo no se da sin cambio. En efecto, cuando

en nuestro pensamiento nada cambia, o cambia sin que lo advirtamos, entonces no nos

parece que haya pasado tiempo, tal como ocurre a los que cuenta el mito que duermen en

Cerdefia junto a los héroes, cuando se despiertan (IV, 11 218b 21 — 24).

Si no percibimos cambio, pareciera que no ha transcurrido el tiempo (Copleston, 2004, p. 277). Si
bien la relacion tiempo — movimiento no es de identificacion, también es cierto que entre ambos
existe alguna conexién. Aristételes alude, ademas, a un mito de que sabemos muy poco. Cuando, en
nuestra experiencia cotidiana, queremos referir a un estado de conciencia en el que hemos fijado
toda nuestra atencién en un Unico punto, decimos que el tiempo parece haberse detenido. De esta
misma intuicion parte Aristételes para afirmar, ciertamente, que el tiempo no se da si no advertimos
cambio alguno en nuestro pensamiento. Cuando dormimos por un largo periodo de tiempo, como
aquellos que duermen en Cerdefia junto a los héroes, ocurre esta situacion. A causa de su “falta de
conciencia” (8wa thv avatoBnaoiav), quienes duermen conectan dos 'ahoras' diferentes®.

Vale la pena insistir en el punto que Berti hace notar (2010, p. 28 — 29); a saber: cuando
Aristoteles hace referencia al movimiento (kivnolg) y su conexion con el tiempo no refiere al
movimiento de los cuerpos que estan fuera de nosotros. Aldn si nos encontrasemos en la oscuridad,
y todavia se produjese un movimiento en el plano psicoldgico o gnoseoldgico, esto nos haria percibir

el paso del tiempo. Asi, pues, “no es necesario percibir objetos fisicos o externos, basta percibir un

10 Acerca de esta leyenda sobre la cual nos habla Aristételes sabemos, en verdad, muy poco. De acuerdo con el
comentario de Ross (1936, p. 597), el mito refiere a algunos individuos enfermos que iban a ser tratados por
héroes en Cerdefia y dormian por cinco dias seguidos, sin tener recuerdo alguno de estos sucesos. Lo que queda
claro es que Aristoteles trata la historia como una leyenda. Mas alla de la veracidad histérica del relato, el
mismo ilustra con mucha correccion el punto que Aristoteles busca probar.

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

Revista

|- g i C) I | m Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e -

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

movimiento del alma” (Berti, 2010, p. 29). Inténtese, pues, recostarse con los ojos cerrados, y se
comprobara esta misma argumentacion. El resultado es que “el tiempo ni es movimiento ni se da sin
movimiento” (219a 1, &1L pév olv olte kivnolg o0t Gveu KVAOEWG O Xpdvog €oTi, havepov).

La seccidon que inicia en 219a 10 (Vigo, 2012, p. 245) es, ciertamente, una de las mas

Filosofia

complejas del texto aristotélico, y estd destinada a introducir las nociones fundamentales de anterior
y posterior (mpotepov kal Uotepov), elementos centrales de la definicién aristotélica de tiempo.
Desarrollaremos solo sus puntos principales. Si el tiempo es relativo al movimiento, continda el
pensador, como el movimiento es continuo, también el tiempo es una magnitud continua (cf. Nota
7). El supuesto bdsico de toda la fisica aristotélica es que toda magnitud es continua vy, en
consecuencia, el tiempo también lo es, por seguir a la magnitud. Pues bien, al decir que el tiempo es
una magnitud continua, Aristételes sugiere que no podemos hablar, exactamente, de partes del
tiempo.

Percibimos el tiempo, afirma Aristoteles, cuando percibimos la distancia de un intervalo que
separa dos instantes en el tiempo: “Asi pues, tenemos conocimiento también del tiempo cuando
determinamos el movimiento, empleando como determinacion lo anterior y lo posterior” (219a 22 -
23, AN pAv kal TOV Xpovov ye yvwpilopev dtav Oplowpev TNV Kivnow, @ npdtepov kal Uotepov
opilovtec:). Cuando un trazo del tiempo es recortado por dos instantes sucesivos, asi como un
segmento es delimitado por dos puntos en el plano espacial, entonces alcanzamos, propiamente, la
percepcién del tiempo. Delimitar una parte implica, a su vez, medir o numerar (Berti, 2010, p. 29).
De aqui surge la famosa definicién aristotélica (219b 1-2): “Pues esto es el tiempo: niumero del
movimiento segln lo anterior y lo posterior” ([...] ToUto ydp €0tV O Xpovoc, aplBudC KIVACEWS KATA
TO MpoTEPOV Kal Uotepov.). Lo anterior y lo posterior son, pues, los dos instantes que aislamos para
limitar el intervalo del tiempo al que hacemos referencia.

Ahora bien, a pesar de que la Fisica es un tratado sobre todo cosmoldgico, pues versa acerca
de los asuntos relacionados con la ¢dualg, los intérpretes han sefialado en diversas ocasiones el papel
del alma (Quxn) tiene en la definicion aristotélica del tiempo (asi lo hacen, e.g., Ross, 1936, p. 65y
Vigo, 2012, p. 252). No basta, pues, con delimitar una seccidon de movimiento para encontrarnos, al

instante, con el tiempo; necesitamos que el alma enumere dos 'ahoras''!. Luego de presentar su

1 Refiriéndose a la definicidn aristotélica de tiempo, Berti (2010, p. 34) relata las resonancias que los desarrollos
aristotélicos han tenido en la filosofia contempordnea. La analogia entre el instante y el punto indujo a algunos

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026

DOI: 10.32870/sincronia
Revista

|- g i C) I | m Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e -

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

definicidn, Aristételes afirma que existen dos sentidos en los cuales puede ser entendido el concepto
de numero (aplBuog); a saber: 1) como lo "numerado o numerable"; o 2) como "aquello por medio
de lo cual numeramos". El Estagirita afirma que es el primer sentido el que se adecUa a su definicion

de tiempo. Asi, cuando afirmamos que el tiempo es el ndmero del movimiento lo numerado no es el

Filosofia

movimiento en si, sino que se numera la magnitud del movimiento comprendido entre los 'ahoras'.
Lo relevante, pues, no es el nimero por medio del cual contamos (1, 2, 3, n), sino aquello por medio
del cual el alma numera la sucesion.

Lo contado, pues, no son los 'ahora' mismos, sino los lapsos intermedios de estos, que son
los Unicos componentes del tiempo. En 219b 12—-33, Aristoteles da respuesta al dilema de la identidad
y alteridad del ahora (218a 8—-30). Veamos su respuesta:

Por su parte, el 'ahora' es en cierto sentido el mismo, y en cierto sentido no. En efecto,
cuando se corresponde con sus distintos estados, es diferente —y esto lo constatard su ser

'ahora'—; en cambio, considerado como aquello siendo lo cual en cada caso es el 'ahora’, es

el mismo™?.

Asi, el 'ahora' es el mismo (w¢ t6 altd) desde el punto de vista de la actualidad del presente; empero,
es diferente (wg o0 TO alTS) considerado en su individualidad: un 'ahora' sigue a otro, y asi
sucesivamente, constituyéndose el tiempo como una sucesion de 'ahoras' irrepetibles. En la segunda
parte de IV, 12 (220b 32— 21a 26), Aristételes profundiza en una nocién fundamental para la filosofia
posterior: el ser en el tiempo. En la filosofia aristotélica, todos los entes de los cuales puede predicarse
el cambio estan, de alguna u otra manera, en el tiempo. Tanto para el movimiento como para las
demas cosas, ser en el tiempo implica ser medido por el tiempo. Con posterioridad, Aristételes
distingue dos usos de ser en el tiempo (221a 9-26); a saber: 1) ser cuando el tiempo es; y 2) ser en
numero (&v aplBu® €otwy). Si bien se establecen ulteriores subdivisiones en este punto, estos son los

sentidos esenciales distinguidos por el fildsofo en su exposicién.

pensadores europeos modernos (e.g. H. Bergson) a afirmar que Aristoteles tenfa una concepcion espacial del
tiempo. Contra esta perspectiva, diversos estudiosos observaron que entre el punto geométrico (espacial) y el
vUv aristotélico habia una diferencia fundamental: toda magnitud espacial admite un movimiento reversible;
en cambio, no hay reversibilidad alguna en la sucesién de los instantes.

121V, 11 219b 12-15: 10 8¢ vOv £0TL pév WG TO aUTE, £0TL §' WG 0V TO AVTO" ) HEV yap év &AW Kal EAw, ETepov
(toUto &' Av alT® T VOV <glval>, O 8¢ mote v £0TL TO VOV, TO alTO.

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C) I | Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

Seguidamente, Aristoteles realiza una observacion de la que bien podria decirse que surge
gran parte de la tradicion fenomenoldégica posterior; a saber: la idea de que el tiempo deteriora las
cosas. De acuerdo con el comentario de Vigo (2012, p. 267), Aristételes atribuye en estos pasajes

(221a 30-b7) al tiempo cierta influencia sobre las cosas que son en el tiempo. En efecto, Aristételes

Filosofia

afirma lo siguiente al comentar este punto:

Y ciertamente, lo que es en el tiempo sufre una accién por parte del tiempo, en el
sentido en que solemos decir que el tiempo consume, y que todas las cosas envejecen por
obra del tiempo y se olvidan a través del tiempo, pero no que algo se ha instruido, ni que se
ha vuelto joven ni bello por causa del tiempo. Pues el tiempo es por si mismo mas bien
causante de corrupcién, ya que es numero del movimiento, y el movimiento saca a lo

existente de su actual condicién (221a 31-221b 3)*3,

Tal y como lo observa Guillermo de Echandia (2014, p. 149), lo verdaderamente destructor no es el
tiempo por si mismo, sino el movimiento, pues este nos va alejando, a veces en silencio, de la
existencia. Aristoteles mismo retrotrae la tesis de acuerdo con la cual el tiempo aparece como un
factor de negatividad a su propia concepcién de que el movimiento, como tal, comporta un factor de
negatividad (esbozada, e.g., en Fisica VI, 5 235b 8-9), de modo que el razonamiento puede
entenderse, en cierto sentido, como un silogismo hipotético. Al afirmar que el movimiento saca a lo
existente de su actual condicién (é€lotnolv TO UTApyov) se reafirma esta idea con una fuerza
insospechada.

Vale la pena resaltar, tomando en cuenta los ejemplos de Aristoteles, lo siguiente; es cierto
gue del paso del tiempo proviene el olvido, pero no es menos cierto que de este proviene también
el aprendizaje. Quien decide instruirse en algun area del conocimiento lo hace, ciertamente, en el

tiempo, mismo plano en el cual se producird, en algin momento, el olvido de lo aprendido!*. Pero

BV, 11 221a 31-221b 3: kal mdoxel & L UNO 100 Xpdvou, kaBdrmep Kal Aéyely elwBapeEY BTL KATATAKEL O
XPOVOG, Kal ynpaokel mavl' umo tol xpovou, kal EmhavBavetal 51 Tov xpovov, AAN' oU epadnkev, oUOE véov
veyovev o06E kalov- $Bopdc yap altiog kab' autov HaAAoV O Xpovog: AplBUOC yap Kwhnoewg, 1 6 klivnolg
é€lotnowv 1O Umapyov- Este es, a nuestro juicio, uno de los mas bellos fragmentos de toda la Fisica. Sus
implicancias para el pensamiento posterior dificilmente puedan ser exageradas.

14 Borges hace referencia a este doble movimiento de aprendizaje y olvido recurriendo al ejemplo de su propia
vida y el aprendizaje de la lengua latina en su célebre poema “Un lector”: Mis noches estén llenas de Virgilio; /
haber sabido y haber olvidado el latin / es una posesion, porque el olvido / es una de las formas de la memoria,
su vago sétano / la otra cara secreta de la moneda (2011, p. 325).

10

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026

DOI: 10.32870/sincronia

R?wsta Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C) I | Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

queda claro que Aristdteles busca destacar, pues, el cardcter extdtico (del griego, €kotaolg) del

tiempo, su capacidad destructiva.

Ser y tiempo y |a interpretaciéon de Aristoteles

Filosofia

Aspectos introductorios de la analitica existencial
En la presente seccidon consideraremos algunos de los puntos mds generales del planteo de
Heidegger. En Ser y tiempo § 8 (2023, p. 59-60), se traza el plan con el cual se llevard a cabo la
investigacion:
a. La interpretacién del Dasein por la temporeidad y la explicacion del tiempo
como horizonte trascendental de la pregunta por el ser.
1. Etapa preparatoria del anadlisis fundamental del Dasein.
2. Daseiny temporeidad.
3. Tiempoy ser.
b. Rasgos fundamentales de una destruccion fenomenoldgica de la historia de la
ontologia al hilo de la problematica de la temporeidad.
1. La doctrina kantiana del esquematismo y del tiempo, como estadio previo
de una problematica de la temporariedad.
2. Elfundamento ontoldgico del cogito sum de Descartes y la recepcion de la
ontologia medieval en la problematica de la res cogitans.
3. Eltratado de Aristételes acerca del tiempo, como via para discernir la base

fenoménica y los limites de la ontologia antigua.

Basta con echar un leve vistazo al indice de la obra de Heidegger para comprobar que aquello
gue en verdad se ha escrito solo llegé hasta el final de la segunda seccion de la primera parte. Asi, la
Primera Seccion de la obra lleva por titulo “Etapa preparatoria del andlisis fundamental del Dasein”
(§ 9-44), mientras que la segunda se titula “Dasein y temporeidad” (§ 45—-83). Esta parte escrita
coincide en lo esencial con la llamada analitica existencial. Este es un punto que, en palabras de Leyte
(2015, p. 48), resulta fundamental para la comprensién de la obra: no podemos olvidar, al momento

de afrontar un texto de esta envergadura, que es un proyecto que no ha llegado a término.

11

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

Y
|- C Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

El punto de partida argumental del analisis de la primera seccion se puede resumir del modo
siguiente: las cosas aparecen existencialmente, es decir, a la luz del Dasein. Su modo de ser no es el
de las cosas —como el de esta mesa, o el de esta silla, o el del |apiz sobre mi escritorio—, porque

consiste en existir. Heidegger quiere remarcar, por medio de este término tan problematico (cf. Nota

Filosofia

17), que el ente que consiste en estar abierto a las cosas, el Dasein, no tiene el significado que
pertenece a las cosas. Para Heidegger, entonces, “estar-en-el-mundo” es una de las especificaciones
fundamentales del Dasein (2023, p. 81). En un sentido importante, para Heidegger, solo el hombre
existe, dado que las cosas fisicas no pueden dejar atrds sus limites —les falta, precisamente, aquella
caracteristica “apertura” a la que hicimos referencia. Determinar el caracter existente del ser humano
es, en opinion de Heidegger, una cuestién propedéutica. La cuestion de la existencia no es otro de
los temas metafisicos, sino, por excelencia, aquello que los precede.

Con esto, Heidegger rompe con la relacién ontoldgica moderna entre un sujeto que conoce
y un objeto que es conocido. Para la visién preontoldgica instalada en los primeros paragrafos de Ser
y tiempo, tanto sujeto como objeto son entes a los que corresponden determinadas caracteristicas
gue los vuelve incompatibles con el ser tal y como ha sido analizado en estas primeras secciones. De
esta manera, Heidegger realiza una importante distincidén entre el ambito gnoseoldgico —que trataria
la relacién cognoscitiva del sujeto con su objeto—y el dmbito propiamente ontoldgico, abocado a
estudiar la existencia. El primer gran resultado pone en evidencia que la existencia del Dasein es
inseparable del mundo: Dasein significa ser-en-el-mundo. El mundo no podra ser comprendido como
un objeto enfrentado a un sujeto, sino solo de modo existencial. Heidegger no apela, como Kant, a
categorias, sino a existenciales, descripciones de cémo tiene lugar el Dasein. El resultado de la
investigacion de Heidegger en la primera parte de Ser y tiempo (2023, p. 247) arroja los tres
caracteres ontoldgicos fundamentales del Dasein; a saber:

a. Lafacticidad, en tanto el Dasein se encuentra siempre ya en una situacion dada.
b. La existencialidad, el ‘poder ser’ que se abre ante mi bajo ciertas circunstancias.

c. lacaida, que remite a mi situacion arrojada a un presente que no he elegido.

Con la mencion de estos elementos minimos del andlisis heideggeriano consideramos que nos
encontramos en mejores condiciones para comprender su critica al concepto aristotélico de tiempo.

El analisis de la primera parte describe cémo se comporta el Dasein, pero no toma en cuenta la

12

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

Revista

|- g i C) I | m Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e -

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

muerte. Esto es llevado a cabo en la segunda parte del texto. El ser solo puede ser caracterizado
como “finitud”, y la cuestién de la muerte marca una ruptura del curso del andlisis que se habia
seguido hasta este momento. Bajo estas coordenadas hemos de comprender la introduccién de la

obra de Aristételes.

Filosofia

La relectura heideggeriana del tiempo aristotélico

Habiendo destacado los principales y més relevantes puntos de la teoria aristotélica sobre el tiempo®®
y considerado algunos de los mas importantes puntos de la primera parte de Ser y tiempo, pasemos
ahora a analizar la relectura heideggeriana de la misma. Heidegger retoma algunos de los
planteamientos aristotélicos en la segunda parte de su obra capital, titulada “Dasein y temporeidad”.
En el Ultimo capitulo de la mentada obra (§ 78—-83), titulado “Temporeidad e intratemporeidad como

”16 el pensador alemdn confronta su propia concepcidn con la

origen del concepto vulgar de tiempo
gue denomina, precisamente, la concepcion vulgar del tiempo.

Ahora bien, vale la pena preguntarse lo siguiente; équé intenta decirnos Heidegger al referir
al concepto vulgar de tiempo? Una de las intuiciones fundamentales de toda la filosofia de Heidegger,
presente ya, como hemos visto, en las reflexiones aristotélicas en torno al tema —sobre todo en Fisica
IV, 12 220b 32-221a 26—, es que el hombre vive inserto en la temporalidad. De esta condicion
temporal, caracterizada por la temporalidad del Dasein'’ nace lo que Heidegger ha denominado el
concepto vulgar de tiempo. Esta no es sino la concepcion del tiempo interpretada en relacién al
presente. En el analisis que hemos llevado a cabo hasta este momento no hemos tenido en cuenta

el hecho de que todo lo que sucede acaece “en el tiempo”. Al comparar las palabras de Heidegger en

este punto con las afirmaciones aristotélicas es imposible no notar las semejanzas entre ambos

15 Utilizamos el término teoria en un sentido general, y no en un sentido estrictamente epistemoldgico, a saber,
como un conjunto de enunciados cerrados bajo la operacion de deduccion. La teoria aristotélica sobre el tiempo
—al igual que, e.g., la teoria aristotélica sobre el infinito de Fisica Ill, 4—8— refiere, mas bien, a un conjunto de
enunciados destinados a caracterizar lo que Aristoteles entiende por tiempo.

16 E| término aleman que Rivera traduce por temporeidad es Zeitlichkeit. Hemos preferido esta traduccién por
sobre la cldsica de José Gaos (Heidegger, 2018) por su mayor inteligibilidad para el lector castellano.

7 Hemos preferido mantener el término sin traducir. La famosa traduccién de Gaos (Heidegger, 2018) del
término por “ser-ahi” se ha extendido entre los lectores de habla hispana, aunque esta construccion no capta
de manera cabal, en mi opinion, los diversos sentidos que Heidegger intenta traer a colacién. Como bien
observa el Rivera (2023, p. 452), Dasein pertenece, en cierto sentido, a esos términos filoséficos intraducibles
(e.g. Aoyog, intentio), precisamente, por su amplisimo arco semantico y riqueza lexical.

13

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C) I | Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

pensadores. En el pasaje IV, 11 221a 1-9, Aristételes afirma que de todos los entes de los que se mide
el movimiento ha de afirmarse, pues, que estan en el tiempo. Para Heidegger, el Dasein se distingue
sobre todo por estar determinado por la intratemporeidad (Berti, 2010, p. 31). Si bien Ser y tiempo

no es, precisamente, un texto que se caracterice por ser abundante en sus referencias y notas a pie

Filosofia

de pagina, llama en especial nuestra atencion que el filésofo aleman obliterara por completo estas
afirmaciones de Aristdteles —no reconocié, al menos de manera explicita, que estaban también en el
filosofo griego. Para completar su analitica existencia, es necesario considerar que todo proceso
natural y humano estd determinado, pues, en uno u otro sentido, por el tiempo. Asi, Heidegger
afirma:

Pero si es precisamente en su facticidad como la analitica existencial debe hacer
ontoldgicamente transparente al Dasein, se hace necesario reconocerle su derecho en forma
explicita también a esta factica interpretacion "éntico-tempadrea" de la historia. El tiempo "en
el que" los entes comparecen demanda tanto mas necesariamente un analisis fundamental,
cuanto que, fuera de la historia, también los procesos de la naturaleza estdn determinados

"por el tiempo" (2023, p. 417).

El Dasein cuenta facticamente con el tiempo, sin tener en cuenta una comprension existencial del
mismo. Este es el punto de partida central de la reflexion heideggeriana: “El Dasein factico toma en
cuenta el tiempo sin comprender existencialmente la temporeidad” (Heidegger, 2023, p. 418). Esta
concepcion vulgar se introduce en la concepcién del tiempo como fecha (indicacion de los dias, los
meses y los afios) y en la posibilidad del hombre de utilizar el tiempo; esto lo expresa Heidegger
afirmando que “El Dasein cotidiano que se toma su tiempo encuentra el tiempo primariamente en lo
a la mano y en lo que estd-ahi” (2023, p. 418). Ahora bien, icémo llega el Dasein a formarse este
concepto? El debe su origen a una nivelacién del tiempo originario. Este es el concepto que

Aristoteles expresaria, de acuerdo con el autor aleman, por medio de su célebre definicién®®.

18 Sin embargo, como ha observado correctamente Berti (2010, p. 24), la lectura heideggeriana del texto
aristotélico no parece ser del todo atenta. Como ya lo indicamos al analizar Fisica IV, Aristoteles si que menciona
el cardcter extdtico del tiempo; lo hace, e.g., en uno de los fragmentos ya citados: “Pues el tiempo es por si
mismo mas bien causante de corrupcion, ya que es nimero del movimiento, y el movimiento saca a lo existente
de su actual condicién” (221b 2-3). Heidegger cree que este caracter extatico pertenece al concepto auténtico,
y no al concepto vulgar de tiempo —pretendidamente aristotélico.

14

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos

Revista

Y

e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

Al concepto vulgar del tiempo contrapone Heidegger la temporalidad como ser del Dasein y
afirma que esta constituye el modo extatico del mismo (Berti, 2010, p. 24). Esta es una concepcioén
tomada a todas luces de la reflexion aristotélica (ékotaolg). Pero el paradgrafo fundamental para

nosotros es § 81, titulado “La intratemporeidad y la génesis del concepto vulgar del tiempo”. El

Filosofia

putero del reloj, afirma Heidegger en el mentado capitulo, muestra lo que Aristdteles entendia por

tiempo. La definicidn aristotélica, que Heidegger cita de manera explicita, toUto yap €otwv O Xpovog,

ApLBUOC KIVAOEWG KATA TO IpoTepov Kal Uaotepov (219b 1-2), es la que Heidegger pretende poner en

cuestién. Sin embargo, también es cierto que su influencia es notable, y dificilmente podemos
ignorarla al intentar dar cuenta de una comprension existencial de la temporalidad del Dasein:

Esta definicion puede parecer extrafia a primera vista, pero se muestra como "evidente"

y genuinamente lograda cuando se delimita el horizonte ontoldgico-existencial de donde

Aristételes la tomo. El origen del tiempo que de esta manera se manifiesta no es problema

para Aristoteles. Antes bien, su interpretacion del tiempo se mueve en la direccién del modo

«natural» de comprender el ser [...] solamente una vez que hayamos resuelto el problema del

ser, sera posible interpretar tematicamente el analisis aristotélico del tiempo (Heidegger,

2023, p. 434).

La conclusion heideggeriana es, en este punto, clara: ser y tiempo se encuentran irrevocablemente
unidos, y tan solo cuando se haya resuelto en su totalidad el problema del ser —-mas alld de si esto es
posible o no— podremos hacer una critica cabal a la concepcién aristotélica del tiempo (Rivera y
Stuven, 2015, p. 170). Si bien Heidegger considera, ciertamente, que la definicion aristotélica de
tiempo no es auténtica, sino solo vulgar, no puede sino reconocer que esta definicion, como
afirmdbamos al comienzo del presente estudio, ha tenido una influencia sobre el pensamiento
filoséfico que no puede ignorarse. Esto es reconocido con claridad en Ser y tiempo: “Después de
Aristételes, todas las discusiones del concepto de tiempo se atienen fundamentalmente a la
definicién aristotélica” (Heidegger, 2023, p. 434). Si reconocemos que el objetivo preliminar de Sery
tiempo es explicitar el horizonte que hace posible la comprensién del ser (Simesen de Bielke, 2017,
p. 291), entonces no es posible ignorar la contribucion aristotélica en torno al asunto.

El tiempo aristotélico es el tiempo medido numéricamente y es el tiempo medido, como ya
sugerimos, por los punteros del reloj: “Y de esta manera, para la comprension vulgar del tiempo, éste

se muestra como una serie de ahoras constantemente 'presentes' a la vez que transcurrentes y

15

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

Revista

|- g i C) I | m Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e -

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

advinientes” (Heidegger, 2023, p. 434). A esto, dira Heidegger, lo llamamos el tiempo del ahora (Jetz-
Zeit) o “tiempo ahdrico”. Al final de § 81, el autor aleman afirma que aun cuando la concepcién vulgar
del tiempo se refiere tan solo al tiempo del mundo?®, de forma indirecta refiere también al alma y al

espiritu (Rivera y Stuven, 2015, p. 173). No hemos considerado, en nuestra exposicion sumaria del

Filosofia

concepto aristotélico de tiempo, Fisica IV 14, capitulo en el cual Aristdteles trata, precisamente, la
relacion del tiempo con el alma. Conviene ahora destacar lo que el Estagirita afirma al respecto:

Por otro lado, un punto digno de investigacién es no sélo 1) qué relacién guarda el
tiempo respecto del alma, sino también 2) por qué razén el tiempo parece estar en todo,
tanto en la tierra y en el mar como en el cielo. [...] Por otra parte, 1) podria plantearse la
cuestion de si en caso de no existir el alma habria o no tiempo. Pues si es imposible que exista
aquello que ha de llevar a cabo la numeracién, también serd imposible que haya algo
numerable, de modo que tampoco habrd nimero, pues nimero es o bien lo numerado o bien

lo numerable (223a 16-24)%°.

La conexién entre tiempo y alma (xpovoc y Yuxn) es, con claridad, uno de los puntos mas discutidos
de la teoria aristotélica (Vigo, 2012, p. 279; Zachhuber, 2022, p. 16—21). El pasaje citado ut supra,
naturalmente, parte de la definicién que ya hemos tratado. Tomada en su literalidad, daria la
impresion de que, si el tiempo es medida, entonces es necesario que alguien lleve a cabo el conteo;
si solo nuestra alma puede llevar a cabo este conteo, entonces pareciera que el tiempo depende de
la existencia del alma. Sin alma, no hay tiempo. El problema, asi planteado, pareceria sencillo: si es

imposible la existencia de algo que ha de llevar a cabo la numeracion, también serd imposible la

1% Bajo esta interpretacion, las reflexiones aristotélicas en torno al tiempo en Fisica serian reflexiones
fundamentalmente cosmoldgicas. Este punto es ratificado por Berti:
Segun Heidegger, Aristételes recaba este concepto del tiempo del analisis de la naturaleza, por tanto, se trata
de lo que nosotros podriamos Ilamar el tiempo césmico. El cosmos fisico, el universo, los dias, los meses, los
afios son los ritmos del universo. (2010, p. 24-25).
Esta es una observacién que, si bien es acertada, ha de matizarse. Heidegger no olvida este matiz y es por esto,
precisamente, que introduce estas observaciones en el texto.
20 En los paragrafos de Ser y tiempo que hemos venido analizando (2023, p. 440), Heidegger cita el siguiente
fragmento aristotélico (223a 25): “Y si ninguna otra cosa es por naturaleza capaz de numerar sino el alma vy el
intelecto del alma, entonces es imposible que haya tiempo en caso de no haber alma” (et 6¢ undev dA\o
nédukev apBPelv A Yuxh kal Puxfic volg, aduvatov elval xpovov Yuxic p olionc). Se hace también
referencia a un pasaje de las Confesiones (XI. 26) de Agustin de Hipona (cf. Agustin, 2021, p. 339).

16

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C) I | Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

existencia de algo numerable (223a 22-23). Si no hay nimero sin un agente de numeracioén, entonces
parece claro que, como afirmabamos, no hay tiempo sin alma en esta concepcion?.
Dado que, como deciamos, Aristételes —y su concepto vulgar de tiempo— si hace referencia

a la conexidon entre el tiempo y el alma, Heidegger cree que “la interpretacién del Dasein como

Filosofia

temporeidad tampoco queda, en principio, fuera del horizonte del concepto vulgar del tiempo”
(2023, p. 440). Estas observaciones, derivadas de las lineas finales de Fisica IV, 14, ponen de
manifiesto, al menos en cierto sentido, el valor superlativo que Heidegger confiere a la concepcion
aristotélica, a pesar de denominarla “vulgar”. El autor alemdn, en suma, en su obra magna, afirma en
varias ocasiones que la concepcién del Estagirita ha inspirado a todos los que vinieron mas tarde,
desde San Agustin, hasta Kant, Hegel y Bergson. En palabras de Berti, “Todos los grandes fildsofos
gue meditaron sobre el tiempo se inspiraron en la concepcion aristotélica” (Berti, 2010, p. 25). No
podemos sino estar de acuerdo con Heidegger al afirmar que pensar en el tiempo no es sino pensar
en las categorias que nos ha legado el viejo Aristoteles. La estrecha conexidén entre Heidegger y

Aristoteles queda demostrada una vez mas (cf. Volpi, 2012, p. 23)%.

Las formas del Dasein de expresar la intratemporalidad

Antes de finalizar el presente analisis de Ser y tiempo quisiéramos resaltar algunos aspectos
importantes de § 79, paragrafo que no consideré con detenimiento en las paginas anteriores. El
mismo lleva por titulo “La temporeidad del Dasein y el ocuparse del tiempo” (2023, p. 419-424) En
él, Heidegger pregunta por las formas en las que el Dasein se toma tiempo mientras tiene que
ocuparse de las tareas que van apareciéndole en su trato con el mundo circundante?®: “El Dasein
existe como un ente al que en su ser le va este mismo ser [...] En el proyecto, el Dasein se revela como
arrojado. Arrojadamente abandonado al 'mundo’, ocupandose, cae en él” (2023, p. 419). Lo que

preocupa a Heidegger en este caso es, a nuestro juicio, una cuestién semantica o linglistica: se

21 Esta discusion la ha planteado en términos sumamente precisos F. Volpi (1988).

22 | as categorias de Aristdteles se muestran, una vez mds, operativas para pensar nuestro presente. La Fisica
del Estagirita, en contra de algunas interpretaciones empiristas recientes, desde el punto de vista estrictamente
filoséfico y fenomenoldgico, demuestra su notable capacidad para interpelarnosy sorprendernos. No creemos,
en suma, que sea licito inferir, a partir de la obsolescencia de los conceptos cientificos, un paralelo desecho de
las especulaciones filosoficas. Al respecto, cf. Vigo (2001-2002, 2006).

23 Estas observaciones, por otro lado, aparecen con claridad en las lecciones del semestre de verano de 1927,
ya analizadas, tituladas Los problemas fundamentales de la fenomenologia (Heidegger, 2000). Evitando
repetirnos excesivamente, hemos decidido mostrar solo el analisis aparecido en Ser y tiempo.

17

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026

DOI: 10.32870/sincronia
Revista

|- g i C) I | m Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e -

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

pregunta por los modos en los cuales estas formas de trato con el mundo circundante se expresan
en nuestro lenguaje cotidiano. El Dasein se expresa a si mismo de manera cotidiana en una
multiplicidad de expresiones que Heidegger pretende clarificar®.

Son tres las formas de expresion consideradas por Heidegger; a saber: ‘luego’ (Dann),

Filosofia

‘entonces’ (Damals) y ‘ahora’ (Jetzt). Tomemos en consideracién, brevemente, algunas
observaciones heideggerianas en torno a estas tres formas de expresion:
1. Acerca del ‘luego’, Heidegger afirma lo siguiente: “En el 'luego’ la ocupacién se
expresa en un estar a la espera [...] subyace, habitualmente en forma tacita, un
'ahora todavia no' que en alguna forma queda dicho en la presentacién que esta
alaesperay retiene” (2023, p. 419). Con el luego se expresa un ‘estar a la espera’
(Gewidrtigsein) de algo que estd por venir. Cuando la datacion no queda
determinada —es futura— no falta, pues, la databilidad, sino que se oculta.
2. Enrelacion con el ‘entonces’, Heidegger dird que este implica un ahora ya no mds.
Esta expresidn, al igual que el ‘luego’, solo es comprendida con vistas a un ‘ahora’.
Este es un modo especifico de retener el olvido y, de acuerdo con la
reconstrucciéon que propone Heidegger, el horizonte de la retencidén que se
expresa en este ‘entonces’ es el “anteriormente”, es decir, el tiempo pasado. Aqui
queda representado, pues, el tiempo pasado —e.g. “entonces, en aquel tiempo
cuando”.
3. Finalmente, en torno al ‘ahora’, una de las principales preocupaciones de
Heidegger, y también de Aristoteles, el autor aleman afirma que solo en vistas a
esta expresion podemos comprender las anteriores. Esto es lo que llamamos
“presentificacion” o, ut supra, denominamos ‘tiempo ahdrico’. El horizonte del
presentificar que se expresa en el ahora, es el tiempo presente, en definitiva, el

llh Oyll .

% He introducido esta seccién, entre otras cosas, porque creo que acerca a Heidegger a muchas de las
preocupaciones de la filosofia analitica y a metodologias que son propias de pensadores pertenecientes al
llamado ‘giro linguistico’. Intentar resolver problemas filoséficos —en este caso, ontoldgicos— por medio de la
oOptica del lenguaje es, pues, un procedimiento tipicamente analitico, aunque aplicado aqui con claridad. Esto
permite ver la extravagancia de la distincion que se ha impuesto en la filosofia del siglo XX. Sobre esta distincion
recomiendo especialmente el extenso estudio de Franca D'Agostini (1997).

18

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos

Revista

Y

e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

Estas tres formas de referirnos al tiempo en la existencia cotidiana se fundan, para el autor
aleman, en el cardcter exdtico-horizontal de la temporalidad propia (2023, p. 421). Esta es una

concepcion tomada, a todas luces, de la concepcidn aristotélica, especialmente por medio de sus

Filosofia

ecos del concepto de ékotaotg. Por mas que Heidegger intente desmarcarse de Aristételes termina,
en cierto sentido, haciendo uso de sus aportaciones. Pero, mas alld de esta cuestion terminoldgica,
la razén principal de Heidegger para su alejamiento de la concepcidn tradicional —desde Aristételes
hasta Bergson—es su orientacién naturalista y su incapacidad para aprehender la estructura profunda

del Dasein?®® (Ver Tabla 1).

Tabla 1.
Expresidn en el discurso Temporalizacién Horizonte temporal
“Luego’ ‘Estar a la espera’ M3s tarde (futuro)
"Entonces’ Retencién y olvido Anteriormente (pasado)
‘Ahora’ Presentificacion Hoy (presente)

Fuente: Elaboracién propia.

Algunos comentarios acerca del Informe Natorp

Quisiéramos, antes de finalizar el estudio presente, hacer una referencia breve al llamado Informe
Natorp (2002), documento redactado por Heidegger en 1922. En enero de ese afio, Heidegger lleva
ya tres aflos trabajando como asistente de Husserl en la Universidad de Friburgo. A mediados de ese
afio, al anunciarse dos vacantes de profesor extraordinario —en las universidades de Marburgo y
Gotinga—, el joven Heidegger considera aplicar para los puestos. Pero, a pesar de que su prestigio ya
ha llamado la atencion de la escena filosdfica alemana, el fildsofo aleman no cuenta adn con una
cantidad sustancia de publicaciones. Para compensar este vacio redacta, precisamente, un

manuscrito en el que detalla sus investigaciones en cursos e intereses futuros (Heidegger, 2002, p.

% En Principios metafisicos de la légica (Heidegger, 2009, p. 231), Ultimo curso que dicta Heidegger en
Marburgo, el autor concluye que son cinco los rasgos fundamentales de la comprensién existencial, no
naturalista, del tiempo; a saber: 1) A la esencia del tiempo le es propio su caracter extatico; 2) le es propio un
caracter de horizonte; 3) el tiempo no pasa, no esta, sino que ‘madura’; 4) el tiempo no esta relacionado con
la sensibilidad, sino que es mas originario que esta; vy, finalmente, 5) no se capta el tiempo cuando se concibe
al Dasein desde la contemplacién, sino desde una metodologia practica. No hemos tomado en cuenta estas
lecciones, pero pueden interpretarse como una continuacién de las tesis de Ser y tiempo.

)

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Revista

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

106). En el plazo de unas pocas semanas, Heidegger confecciona el informe titulado Investigaciones
fenomenoldgicas sobre Aristételes (Indicacion de la situacion hermenéutica). En noviembre de 1922,
desde Gotinga responden a Husserl: Heidegger ocupard la segunda plaza de la lista de candidatos,

sobre todo a causa de su estilo algo criptico.

Filosofia

Por otro lado, Paul Natorp, profesor en la Universidad de Marburgo, no tarda en escribir a
Husserl. Admira profundamente la originalidad del informe de Heidegger, de modo que coloca al
joven pensador en el primer lugar de la lista para cubrir la vacante del catedratico N. Hartmann. A
partir del semestre de invierno de 1923/24, Heidegger da inicio a su carrera como docente en la ya
mencionada Universidad de Marburgo. Por su parte, R. Safranski relata el episodio del siguiente modo
(2010, p. 154): “Paul Natorp vio en ellas un 'esbozo' genial, y para Gadamer, que entonces estaba
haciendo el doctorado con Natorp y pudo examinar el manuscrito, éste pasd a ser una verdadera
'inspiracion'”2®.

En estas investigaciones tempranas sobre la filosofia aristotélica, Heidegger lee a la Fisica
como una ontologia del ente natural caracterizado, en lo esencial, por el hecho del movimiento (Vigo,
2006, p. 47). Una lectura atenta de las porciones del Informe dedicadas a investigar la Fisica pone de
relieve, pues, esta preocupacion. Si Aristdteles se preocupa por examinar las opiniones de los
antiguos fildsofos de la naturaleza con detenimiento (Fisica | 2, 184b 15) es porgue pretende
demostrar hasta qué punto fracasan en sus intentos de explicar de manera satisfactoria el
movimiento. Pues bien, para Aristételes, el movimiento es un hecho de la experiencia, y es por esto
gue no intenta demostrarlo; lo da por supuesto (I 2, 185a 13). El mundo del que nos habla la Fisica
de Aristoteles (Vigo, 2001-2002) es un mundo en movimiento, de cosas con propiedades vy
relacionadas con otros sistemas. En este sentido lee Heidegger el libro lll de la Fisica: “Para Aristételes
resulta decisivo mostrar que, por principio, no es posible aprehender categorialmente el fenémeno
del movimiento con las categorias proporcionadas hasta ese momento por la ontologia tradicional”
(Heidegger, 2002, p. 82). La ontologia tradicional a la que Heidegger hace referencia es, ciertamente,
la ontologia desarrollada por Parménides y Meliso.

Introducimos esta seccion breve en torno al Informe Natorp para mostrar que solo en un

sentido aparente Heidegger realiza una lectura parcial de Fisica IV. Bien podria pensarse, tomando

26 véase también el relato de H. Ott sobre este periodo de la vida del fildsofo (1988, pp. 131-141).

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos

Revista

Y

e

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

en consideracion tan solo los pasajes ya comentados de Ser y tiempo, que Heidegger desconecta las
reflexiones aristotélicas sobre el tiempo de la teoria del movimiento, formulada con lujo de detalle
en Fisica lll. Pero, como afirmdbamos, esta falta de conexién es solo aparente, pues Heidegger es

plenamente consciente de que una lectura de la filosofia aristotélica ha de ser sistematica si es que

Filosofia

aspira a ser completa. Esto ha sido puesto de relieve por las investigaciones de F. Volpi, quien afirma:
La publicacion de los cursos que Heidegger dicté en Marburgo desde el semestre de

invierno de 1923-1924 hasta el semestre de verano de 1928 permite esclarecer la evolucién

de su pensamiento en los afios inmediatamente precedentes a la publicacién de Ser y tiempo,

esto es, uno de sus periodos mas intensos y fecundos (Volpi, 2012, p. 69).

En el curso del semestre de verano de 1925, desempefidndose como profesor en la Universidad de
Marburgo, por ejemplo, Heidegger focaliza su atencion en el problema de la verdad, discusion que
ha quedado volcada en el libro Prolegémenos para una historia del concepto de tiempo (Heidegge,r
2006). Por medio de una lectura atente de los presupuestos fundamentales de la filosofia de
Aristételes, Kant y Husserl, Heidegger va madurando, paulatinamente, las concepciones que

terminarian formando parte de Ser y tiempo.

Consideraciones finales

El analisis comparativo permite afirmar que la concepcion heideggeriana del tiempo no puede
entenderse sin la referencia a Aristoteles. La definicion del tiempo como nimero del movimiento
segun lo anterior y lo posterior, elaborada en Fisica IV, constituye no solo un hito histérico, sino
también un punto de apoyo ineludible para la critica de Heidegger. En respuesta a la pregunta central
de nuestra investigacion —¢en qué sentido Heidegger transforma o supera la concepcion aristotélica
del tiempo?— pueden sefialarse tres conclusiones principales:

1. Continuidad conceptual. Heidegger asume, como Aristoteles, que el tiempo no es
una sustancia aislada, sino que depende de la experiencia humana: sin quien
cuente, no hay tiempo numerable. Esta intuicién aristotélica prepara el terreno
para la idea heideggeriana de que el Dasein “temporaliza” su propio ser.

2. Reinterpretacion ontoldgica. Mientras Aristoteles concibe el tiempo como

medida del movimiento, Heidegger desplaza la pregunta: el tiempo no es un

21

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras




ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026
DOI: 10.32870/sincronia

_ Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

|- C Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e

Revista

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

fendmeno fisico numerable, sino el horizonte constitutivo del ser del hombre. La

temporalidad deja de ser un dato cdsmico y se convierte en estructura existencial.

3. Critica a la “vulgaridad” del concepto. Heidegger considera que la definicion

|u

aristotélica refleja una comprension derivada (centrada en el “ahora” sucesivo y

Filosofia

mensurable) que oculta la temporalidad originaria. Sin embargo, su critica no
anula la herencia aristotélica: la presupone y la radicaliza, mostrando que incluso
la concepcion “vulgar” del tiempo sefiala veladamente hacia el ser del Dasein.

La referencia al Informe Natorp confirma que Heidegger se relaciond tempranamente con
Aristételes de manera sistematica. Este documento muestra que su reflexion sobre el tiempo es el
resultado de un proceso prolongado y no un mero recurso tardio para Ser y tiempo. En suma, la
lectura heideggeriana no elimina la concepcidn aristotélica, sino que la reinterpreta: la desplaza de
la fisica a la ontologia fundamental, de la cosmologia a la analitica existencial. De ahi la relevancia
perdurable de Fisica IV como punto de partida, incluso para quienes, como Martin Heidegger, la

declaran insuficiente.

Referencias

Agustin de Hipona (2021). Confesiones. Estudio preliminar, traduccién directa y notas por Silvia Magnavacca.
Losada.

Aristoteles (2012). Fisica: Libros Ill — IV. Traduccidn, introducciéon y comentario por Alejandro G. Vigo. Biblos.

Aristételes (2014 [1995]). Fisica. Traduccidn y notas de Guillermo R. de Echandia. Editorial Gredos.

Berti, E. (2010). Ser y Tiempo en Aristoteles. Traduccion de Patricio Perkins. Editorial Biblos (Paideia
Fenomenoldgica).

Borges, J.L. (2011). Obra poética. Sudamericana.

Botteri, G. y Casazza, R. (2015). El sistema astronémico de Aristoteles: una interpretacion. Ciudad Autonoma de
Biblioteca Nacional.

Budeguer, A. (2024). Algunos aspectos del concepto de tiempo en Platén y Aristoteles. Revista Sincronia,

XVIII(86) pp. 3—12. https://doi.org/10.32870/sincronia.axxviii.n86.1.24b

Coope, U. (2005). Time for Aristotle. Physics IV. 1-14. Oxford University Press (Oxford Aristotle Studies).
Copleston, F. (2004). Historia de la filosofia I. Grecia y Roma. Traduccién de Juan Manual Garcia de la Mora.
Editorial Ariel.

D'Agostini, F. (1997). Analiticos y continentales, guia de la filosofia de los ultimos treinta afios. Editorial Catedra.

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras



https://doi.org/10.32870/sincronia.axxviii.n86.1.24b

ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026

DOI: 10.32870/sincronia
Revista

- B
|- g C) I | m Universidad de Guadalajara e Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
L -

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

[

Ferrater, J. (1999). Diccionario de filosofia. Editorial Ariel.
Heidegger, M. (2000). Los problemas fundamentales de la fenomenologia (GA 24). Trad. Juan José Garcia Norro.
Editorial Trotta.

Heidegger, M. (2001). Introduccidn a la metafisica. Traduccion de Angela Ackermann Pilari. Gedisa Editorial.

Filosofia

Heidegger, M. (2002). Interpretaciones fenomenoldgicas sobre Aristoteles [Informe Natorp]. Traduccion y
edicién de Jesus Adrian Escudero. Editorial Trotta.

Heidegger, M. (2006). Prolegomenos para una historia del concepto de tiempo. Traduccion de Jaime Aspiunza.
Alianza Editorial.

Heidegger, M. (2009). Principios metafisicos de la I6gica. Traduccion de Juan José Garcia Norro. Editorial
Sintesis.

Heidegger, M. (2018). El ser y el tiempo. Traduccion de José Gaos. Fondo de Cultura Econdmica.

Heidegger, M. (2023). Ser y tiempo. Traduccién, prélogo y notas de Jorge Eduardo Rivera. Editorial Trotta.

Kahn, C.H. (1973). The Verb 'Be' In Ancient Greek. Dordrecht —Reidel Publishing Company.

Leyte, A. (2015). Heidegger. El fracaso del ser. Bonalletra Alcompas.

Ott, H. (1988). Martin Heidegger. En camino hacia su biografia. Versién espafola de Helena Cortés Gabaudan.
Alianza Editorial.

Rivera, J. E. Stuven, M.T. (2015). Comentario a Ser y tiempo de Martin Heidegger. Vol. . Segunda Seccion.
Ediciones Universidad Catdlica de Chile.

Romero, G.E. (2018). Scientific Philosophy. Springer.

Romero, G.E. (2020). La naturaleza del tiempo. Editorial Laetoli.

Ross, W.D. (1936). Aristotle's Physics. Oxford University Press.

Safranski, R. (2010 [1997]). Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Traducido por Raul Gabas.
Tusquets Editores.

Simesen de Bielke, M. (2017). Conceptos y fundamentos para una critica del tiempo vulgar en Heidegger.

Topicos, Revista de Filosofia. (52) pp. 277-318. https://doi.org/10.21555/top.v0i52.787

Sorabji, R. (1983). Time, creation and the continuum. Theories in Antiquity and the Early Middle Ages.
Duckworth.

Vidal, J. (2015). La concepcion del tiempo en Aristoteles. Byzantion Nea Hellas. (34) pp. 323-340.
http://dx.doi.org/10.4067/50718-84712015000100014

Vigo, A.G. (2001-2002). Indiferentismo ontoldgico y fenomenologia en la Fisica de Aristoteles. Seminarios de
Filosofia. (14-15) pp. 77-110. https://revistas-

filologicas.unam.mx/nouatellus/index.php/nt/article/view/1091/1663

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras



https://doi.org/10.21555/top.v0i52.787
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-84712015000100014
https://revistas-filologicas.unam.mx/nouatellus/index.php/nt/article/view/1091/1663
https://revistas-filologicas.unam.mx/nouatellus/index.php/nt/article/view/1091/1663

ISSN: 1562-384X
Vol 30 / numero 89. Enero-Junio 2026

DOI: 10.32870/sincronia
Revista

|- g i C) I | m Universidad de Guadalajara # Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades e Division de Estudios Histéricos y Humanos
e -

Departamento de Filosofia e Departametno de Letras

Revista de publicaciéon continua de Filosofia, Letras y Humanidades

Vigo, A.G. (2006). (Estd obsoleta la Fisica de Aristoteles?. Estudios Publicos. (102) pp. 43-67.

https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/564/941

Vigo, A.G. (2007). Aristételes. Una Introduccién. Instituto de Estudios de la Sociedad (Coleccion IES).
Volpi, F. (1988). Chronos und Psyche. Die aristotelische Aporie von Physik IV, 14, 223a 16—29. En: E. Rudolph

Filosofia

(ed.), Zeit, Bewegung, Handlung. Studien zur Zeitabhandlung des Aristoteles. Stuttgart, pp. 26 — 62.
Volpi, F. (2012). Heidegger y Aristdteles. Traduccién de Marfa Julia De Ruschi. Fondo de Cultura Econdmica.

Zachhuber, J. (2022). Time and Soul. From Aristotle to St. Augustine. Walter de Gruyter.

; Universidad de Guadalajara
Departamento de Filosofia / Departamento de Letras



https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/564/941

