
1 
Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a 

La lectura heideggeriana del concepto de tiempo 
en Física IV 

Heidegger's reading of the concept of time 
in Physics IV 

DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0312 

Andrés Budeguer  
Universidad Nacional de Tucumán. 
(ARGENTINA) 
CE: andresbudeguer96@gmail.com  

 https://orcid.org/0009-0006-6047-8809 

Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0. 

Recepción: 14/08/2025 Revisión: 23/10/2025 Aprobación: 24/10/2025 

Resumen. 
El presente trabajo tiene por objetivo examinar de qué manera Heidegger interpreta 
y critica el concepto aristotélico de tiempo expuesto en Física IV, y preguntarse en 
qué sentido esta lectura transforma, prolonga o supera la concepción del tiempo 
como “número del movimiento según lo anterior y lo posterior” (219b 1 – 2). La 
intención es aclarar cómo la temporalidad del Dasein se vincula con la definición 
aristotélica y con la tradición filosófica que ella inaugura. El trabajo se desarrolla en 
tres secciones: 1) Reconstruímos los puntos esenciales de Física IV relativos a la 
naturaleza del tiempo; 2) analizamos la relectura heideggeriana del tiempo 
aristotélico en Ser y tiempo, donde se introduce la distinción entre temporalidad 
originaria y concepto vulgar de tiempo; 3) examinamos el Informe Natorp a fin de 
mostrar que la reflexión heideggeriana sobre Aristóteles no surge ex nihilo, sino que 
forma parte de un proceso de maduración. Proponemos que, a pesar de la crítica a 
la concepción “vulgar” del tiempo, Heidegger conserva elementos fundamentales de 
la definición aristotélica, reinterpretándolos en la clave existencial de la 
temporalidad del Dasein. 

Palabras clave: Aristóteles. Heidegger. Tiempo. Dasein. 

Abstract: 
The purpose of this paper is to examine how Heidegger interprets and criticizes 
Aristotle’s concept of time as presented in Physics IV, and to ask in what sense this 
reading transforms, extends, or surpasses the conception of time as “the number of 

Cómo citar este artículo (APA): 

En párrafo: 
(Budeguer, 2026, p. _). 

En lista de referencias: 
Budeguer, A. (2026). La lectura heideggeriana del 
concepto de tiempo en Física IV. Revista Sincronía. 
30(89). 68-91 
DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0312 

Revista Sincronía. v30. n89. e0312 

mailto:andresbudeguer96@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-6047-8809
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es


 

2 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a motion according to the before and after” (219b 1 – 2). The aim is to clarify how the 
temporality of Dasein relates to the Aristotelian definition and to the philosophical 
tradition it inaugurates. The paper is organized into three sections: 1) We 
reconstruct the essential points of Physics IV concerning the nature of time; 2) we 
analyse Heidegger’s reinterpretation of Aristotelian time in Being and Time, where 
the distinction between original temporality and the vulgar concept of time is 
introduced; 3) we examine the Natorp Report in order to show that Heidegger’s 
reflection on Aristotle does not arise ex nihilo, but rather forms part of a broader 
process of intellectual maturation. We propose that, despite Heidegger’s critique of 
the “vulgar” conception of time, he preserves fundamental elements of Aristotle’s 
definition, reinterpreting them through the existential lens of Dasein’s temporality. 
 
Keywords: Aristotle. Heidegger. Time. Dasein. 

 

El concepto aristotélico de tiempo en Física IV 

El tiempo es uno de los grandes temas de la Física1 aristotélica, junto con conceptos como los de 

movimiento, lugar, infinito, entre otros2. En el libro IV (217b 29), Aristóteles se plantea de antemano, 

tal y como acostumbra en sus exposiciones, cuáles son los asuntos a los que referirá. Así pues, en la 

indagación relativa al tiempo, es necesario abordar dos asuntos distintos: la cuestión de su existencia, 

por un lado, y la de su esencia, por el otro. La primera es abordada en la sección siguiente, 217b 32 

– 218a 30; la segunda, en 218a 30 – 218b 9. Llama la atención entre los intérpretes (e.g. Vigo, 2012, 

p. 233; de Echandía, 2014, p. 138) el hecho de que Aristóteles afirme que referirá a la existencia del 

tiempo “por medio de las argumentaciones no técnicas” (διὰ τῶν ἐξωτερικῶν λόγων), como si 

existiesen, separadamente, otro grupo de argumentaciones técnicas para referir al tema. Para Vigo 

(2012, p. 233), estos son argumentos que, sin ser sustantivos, cumplen una importante función 

propedéutica y dialéctica en nuestro análisis del tiempo.  

A partir de 217b 32, como afirmábamos, Aristóteles aborda la cuestión de la existencia del 

tiempo. El filósofo cree que existen argumentos lo suficientemente sólidos como para considerar que 

el tiempo no existe de manera absoluta (ὅλως), sino solo de un modo muy relativo y oscuro (μόλις 

καὶ ἀμυδρῶς). A partir de esta extraña consideración inicial, Aristóteles prepara al lector para la 

presentación de tres argumentos cuyo objetivo será poner en duda la existencia real del tiempo. Así, 

ante la pregunta ¿es el tiempo real?, el Estagirita responde con un conjunto de paradojas destinadas 

 
1 Los textos en griego correspondientes a la Física de Aristóteles fueron extraídos, en cada caso, de la edición 
oxoniense preparada por W.D. Ross (1936). Seguimos la versión española de Vigo (2012).  
2 En los capítulos anteriores, Aristóteles aborda el estudio físico del lugar (IV, 1 – 5) y el vacío (IV, 6 – 9), 
dedicando los últimos cuatro capítulos del libro IV a la cuestión del tiempo (IV, 10 – 14). 



 

3 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a a demostrar3 que este no es el caso. Vale la pena recordar que el término griego παράδοξος, adjetivo 

compuesto formado por la preposición παρά, significa, en su etimología, sorprendente (CGL: 1065).  

De acuerdo con Sorabji (1983, p. 7), las paradojas aristotélicas y sus variantes han estimulado, 

con el paso de los siglos, la invención de novedosas teorías acerca de la naturaleza del tiempo. 

Ciertamente, gran parte de las discusiones de la Antigüedad tardía y parte de la Edad Media han 

buscado responder estas interrogantes lanzadas por Aristóteles (Ferrater, 1999, p. 3496). Analicemos 

las tres paradojas aristotélicas. La primera es el llamado “Argumento a partir de la irrealidad del 

pasado y futuro” (Vigo, 2021, p. 234), y comprende los pasajes 217b 33 – 218a 3. Aristóteles afirma 

lo siguiente:  

En efecto, 1) una de sus partes ha existido y ya no existe, y la otra ha de existir y no existe 

aún. Y de tales partes, por cierto, se compone el tiempo infinito como todo tiempo limitado 

que se tome siempre en consideración. Pero parecería ser imposible que lo que se compone 

de partes no existentes [pasado y futuro] participe de la existencia4. 

 

Este es un argumento cuya estructura resulta relativamente sencilla, aunque parte de un 

presupuesto ontológico fundamental entre los griegos; a saber: no es posible, pues, predicar "es" o 

"existe" con referencia a los ámbitos del pasado y el futuro, sino solo del tiempo presente. El tiempo 

se compone de dos partes: 1) pasado y 2) futuro. Si ninguna de las partes del todo existe, difícilmente 

podamos afirmar que el todo –el tiempo– existe. En palabras de Vidal Arenas: “aquello que se 

compone de partes inexistentes difícilmente podría considerarse como algo que participa del ser” 

(2015: 323). El futuro aun no es, y el pasado ha dejado de ser. En vistas a esta situación, evidente 

para una ontología como la griega, resultaría cuanto menos sospechoso hablar de existencia del 

tiempo. Futuro y pasado comparten la característica de no existencia en el tiempo presente –de otra 

manera, no tendría sentido referir a ellos, en este contexto, como pasado y como futuro.  

Esta primera argumentación viene acompañada, a su vez, por una demostración 

suplementaria que Vigo denomina “Argumento a partir de la relación todo – partes” (281a 3 – 8). El 

 
3 Utilizamos el término en un sentido lato, no estricto o lógico.  
4 El pasaje ha sido extensamente comentado por Heidegger (e.g. Heidegger, 2001), sobre todo en torno a la 
comprensión vulgar griega del ser. El argumento aristotélico parece tener un lejano origen eléata, pues fue 
Parménides el primero en cuestionar la aplicación del es al pasado y al futuro. En Platón, esta concepción se 
mantiene. Aristóteles no introduce, en suma, originalidad alguna en este punto. Acerca de los usos del verbo 
ser (εἰμι) en la lengua griega, el estudio más completo sigue siendo el de C. Kahn (1973).  



 

4 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a tiempo presente o ahora (νῦν) no es, a ojos de Aristóteles, una parte del tiempo, sino un límite del 

mismo. Este argumento suplementario está dedicado, precisamente, a poner de manifiesto esta 

consideración –consecuencia, a su vez, de la primera paradoja ya mencionada ut supra. Nos 

permitimos transcribir in extenso el argumento:  

Además, 2) de todo aquello que es divisible en partes, si existe, es forzoso que existan 

todas las partes o bien algunas, cuando eso existe. Sin embargo, en el caso del tiempo, las 

unas han existido y las otras han de existir, y, por tanto, ninguna existe, aun siendo aquél 

divisible en partes. Pues el 'ahora' no es una parte del tiempo, ya que la parte mide el todo, y 

es necesario que éste se componga de las partes. El tiempo, en cambio, no parece 

componerse de 'ahoras' (218a 3 – 8). 

 

A fin de complementar los desarrollos del primer argumento, Aristóteles introduce ahora de manera 

explícita las nociones de todo (ὅλον) y parte (μέρος). Para hablar con propiedad de la existencia de 

algo divisible en partes deben cumplirse, pues, al menos dos condiciones: la primera es que todas –

o al menos algunas– las partes existan; la segunda, que estas partes existentes sean medida del todo. 

La primera condición, por los motivos ya aducidos ut supra, no se cumple: pasado y futuro no existen 

en verdad5. La segunda, por otro lado, presenta serias dificultades. Lo único perteneciente, 

verdaderamente, al tiempo, es el presente o 'ahora' (νῦν) y este no es, para Aristóteles, una parte del 

todo.  

Queda en evidencia, pues, con lo dicho, que la segunda condición tampoco es satisfecha por 

el tiempo: el 'ahora' no es un lapso, sino un mero instante en la sucesión temporal, con lo que no 

puede ser considerado como una medida del tiempo. En palabras de Vidal Arenas: 

[…] lo único perteneciente al tiempo de lo cual podemos predicar el ser, es precisamente 

aquello que no podemos considerar como una extensión y por lo tanto como una parte, a 

saber, el presente –o en palabras de Aristóteles, el 'ahora' (2015, p. 324). 

 

 
5 Esta posición ha sido asumida prácticamente sin excepción en el ámbito filosófico. La idea de que solo existe 
el presente se conoce, en la filosofía del tiempo contemporánea, como presentismo. La tesis contraria, a saber, 
la idea de que el pasado y el futuro son tan reales como el presente, lleva el nombre de eternalismo. 
Recientemente, Gustavo Romero (2018, 2020) ha aportado interesantes argumentos a favor de la última 
posición. Aristóteles, por ser hijo de su tiempo, no podría jamás haberla asumido. 



 

5 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Siguiendo la propuesta de división establecida por Vigo para estos pasajes, puede afirmarse que los 

dos argumentos ya mencionados son, en verdad, diferentes formas de presentar la misma tesis –la 

idea de que pasado y futuro no existen en verdad. El tercer argumento, el llamado “dilema de la 

identidad y alteridad del ahora”, no se centra ya en el tiempo como una totalidad compuesta por 

partes, sino más bien, en el 'ahora'. La estrategia de este argumento consiste en poner de manifiesto 

las dificultades con las que nos encontramos al intentar caracterizar el 'ahora' o dar cuenta de su 

modus essendi. En 218a 8 Aristóteles afirma lo siguiente: 

3) no es fácil saber si el 'ahora', que evidentemente establece el límite entre lo que ha pasado 

y lo porvenir, a) permanece siempre uno y el mismo, o bien b) Si, […] se trata siempre de un 

'ahora' diferente” (Vigo, 2012, p. 236). 

 

Vale la pena considerar ambos cuernos del dilema aristotélico con detenimiento6; a saber:  

I. El 'ahora' permanece siempre uno y el mismo. Aristóteles proporciona dos 

argumentos contra la tesis de identidad del 'ahora'; i) todo aquello que es divisible 

requiere siempre más de un límite (e.g. una línea en el espacio necesita dos límites). 

En consecuencia, de la sola divisibilidad del tiempo se sigue la imposibilidad de 

considerar idénticos a los 'ahoras'. Por otro lado, ii) si hay un único 'ahora', todo lo 

que ocurre en el tiempo sería, por definición, simultáneo. No podríamos aplicar 

relaciones temporales de anterioridad y posterioridad en el tiempo.  

II. El 'ahora' es siempre diferente. Se parte, propiamente, de la hipótesis de una 

multiplicidad sucesiva de 'ahoras' (218a 11). Dado que los 'ahoras' no coexisten, 

debemos reconocer que estos se destruyeron en algún momento del pasado, a 

pesar de que existieron como presentes en otro tiempo. Sin embargo, es imposible 

que aquel 'ahora' se destruya en otro o en sí mismo. El punto central de esta 

argumentación es que los 'ahoras' no pueden mantener entre sí relaciones de 

inclusión, de modo que no es cierto que ellos puedan ser diferentes entre sí7. 

 
6 Vale la pena destacar que este es el único argumento, de los tres que Aristóteles discute, que es 
posteriormente retomado en la discusión de la Física, en IV 11, 219b 9 – 33. Es por esto, precisamente, que 
decidimos analizarlo con atención. Por otro lado, el orden de tratamiento de las alternativas aparece invertido, 
de modo que primero se analiza II (218a 11 – 21) y se deja I (218a 22 – 30) para el final.  
7 Ciertamente, esta argumentación –y toda la filosofía aristotélica– parte del supuesto de que el tiempo, como 
el espacio y el infinito, es un continuo. Entre dos magnitudes diferentes hay siempre, a su vez, infinitas 



 

6 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Las consecuencias de I son, a todas luces, mucho más radicales que las de II. Si los 'ahoras' 

fuesen idénticos entre sí, “entonces las cosas sucedidas hace diez mil años existirían en simultáneo 

con las que están sucediendo hoy, y nada sería anterior ni posterior a nada” (281a 28 – 30). A partir 

de 218a 30, habiendo ya considerado las dificultades que se relacionan con la existencia del tiempo, 

Aristóteles pasa ahora a considerar la naturaleza del mismo. El tratamiento es breve e incompleto, 

pero, sin embargo, constituye la primera “historia del tiempo” de la que tengamos noticia. Para esto, 

Aristóteles examina las “concepciones tradicionales” (ἔκ τε τῶν παραδεδομένων, 218a 32), siguiendo 

un procedimiento típico de su filosofía –el mismo puede hallarse, e.g., en Metafísica I).  

I. “En efecto, 1) algunos afirman que el tiempo es el movimiento de la esfera celeste” 

(218a 34). Aristóteles rechaza, pues, la identificación del tiempo con el movimiento 

de la esfera. La argumentación parte de la idea de que, si tomamos solo una porción 

del movimiento de la misma, podríamos, también, hablar de tiempo, sin ser esta 

porción una circunvolución como tal. Por otro lado, dado que el tiempo es un 

continuo, esta división podría seguir ad infinitum. Aristóteles introduce, además, 

otra hipótesis: “si los mundos fueran múltiples, el tiempo podría ser, 

indiferentemente, el movimiento de cualquiera de ellos” (218b 3 – 5)8. 

II. “2) otros, en cambio, que es la esfera misma” (218b 1). Aristóteles cree que esta 

posición es demasiado ingenua, pues, como para que no sea necesario ofrecer 

argumentos demasiado convincentes que pretendan refutarla o descartarla como 

opción. Es una confusión que se origina a partir de pensar que, puesto que todas 

las cosas suceden en el tiempo, todas ellas suceden también en la esfera del todo9.  

 

 
magnitudes –entre dos 'ahoras' hay, a su vez, infinitos 'ahoras'. Suscribimos, por tanto, a las palabras de A. Vigo 
(2007, p. 86): “puede decirse, sin exageración, que la física aristotélica es como tal una física del continuo […] 
La continuidad caracteriza esencialmente tanto a los procesos del movimiento natural como al espacio y al 
tiempo”. Este fue un gran supuesto filosófico y científico que no sería puesto en cuestión sino a comienzos del 
siglo XX con M. Planck y su hipótesis de la cuantización de la energía.  
8 Esta idea parece tener orígenes pitagóricos u órficos. Un examen cuidadoso de la cosmología platónica puede 
hallarse en Botteri y Casazza (2015, p. 55 – 74). Acerca de la concepción platónica del tiempo contenida en el 
Timeo nos hemos expresado ya en un trabajo reciente (cf. Budeguer, 2024, p. 4 – 6).  
9 Tal y como ha anotado Ursula Coope (2005, p. 32), en toda la argumentación aristotélica de Física IV, 10 se 
asume que puede existir solo una serie del tiempo. Si aceptásemos, en cambio, la existencia de universos 
múltiples, el argumento I quedaría desestimado por completo. Una argumentación similar, a favor de la idea 
de que solo puede haber un universo y no múltiples, puede encontrarse en De Caelo I.9. 



 

7 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a La conclusión a la que llega Aristóteles, luego de haber examinado estos argumentos, es que 

el tiempo no puede identificarse con el movimiento (T ≠ M); empero, también es cierto que no puede 

haber tiempo sin movimiento. En palabras de Berti: “Entonces el resultado al que llegó Aristóteles es 

el siguiente: el tiempo no es movimiento, pero no existe tiempo sin movimiento” (Berti, 2010, p. 29). 

El tiempo no ha de ser algo absoluto, como pensaba Platón, sino relativo al movimiento (Budeguer, 

2024, p. 8). Pasando ya a Física IV, 11 encontramos el siguiente razonamiento por parte de 

Aristóteles: 

No es menos cierto, sin embargo, que el tiempo no se da sin cambio. En efecto, cuando 

en nuestro pensamiento nada cambia, o cambia sin que lo advirtamos, entonces no nos 

parece que haya pasado tiempo, tal como ocurre a los que cuenta el mito que duermen en 

Cerdeña junto a los héroes, cuando se despiertan (IV, 11 218b 21 – 24).  

 

Si no percibimos cambio, pareciera que no ha transcurrido el tiempo (Copleston, 2004, p. 277). Si 

bien la relación tiempo – movimiento no es de identificación, también es cierto que entre ambos 

existe alguna conexión. Aristóteles alude, además, a un mito de que sabemos muy poco. Cuando, en 

nuestra experiencia cotidiana, queremos referir a un estado de conciencia en el que hemos fijado 

toda nuestra atención en un único punto, decimos que el tiempo parece haberse detenido. De esta 

misma intuición parte Aristóteles para afirmar, ciertamente, que el tiempo no se da si no advertimos 

cambio alguno en nuestro pensamiento. Cuando dormimos por un largo período de tiempo, como 

aquellos que duermen en Cerdeña junto a los héroes, ocurre esta situación. A causa de su “falta de 

conciencia” (διὰ τὴν ἀναισθησίαν), quienes duermen conectan dos 'ahoras' diferentes10.  

Vale la pena insistir en el punto que Berti hace notar (2010, p. 28 – 29); a saber: cuando 

Aristóteles hace referencia al movimiento (κίνησις) y su conexión con el tiempo no refiere al 

movimiento de los cuerpos que están fuera de nosotros. Aún si nos encontrásemos en la oscuridad, 

y todavía se produjese un movimiento en el plano psicológico o gnoseológico, esto nos haría percibir 

el paso del tiempo. Así, pues, “no es necesario percibir objetos físicos o externos, basta percibir un 

 
10 Acerca de esta leyenda sobre la cual nos habla Aristóteles sabemos, en verdad, muy poco. De acuerdo con el 
comentario de Ross (1936, p. 597), el mito refiere a algunos individuos enfermos que iban a ser tratados por 
héroes en Cerdeña y dormían por cinco días seguidos, sin tener recuerdo alguno de estos sucesos. Lo que queda 
claro es que Aristóteles trata la historia como una leyenda. Más allá de la veracidad histórica del relato, el 
mismo ilustra con mucha corrección el punto que Aristóteles busca probar.  



 

8 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a movimiento del alma” (Berti, 2010, p. 29). Inténtese, pues, recostarse con los ojos cerrados, y se 

comprobará esta misma argumentación. El resultado es que “el tiempo ni es movimiento ni se da sin 

movimiento” (219a 1, ὅτι μὲν οὖν οὔτε κίνησις οὔτ' ἄνευ κινήσεως ὁ χρόνος ἐστί, φανερόν). 

La sección que inicia en 219a 10 (Vigo, 2012, p. 245) es, ciertamente, una de las más 

complejas del texto aristotélico, y está destinada a introducir las nociones fundamentales de anterior 

y posterior (πρότερον καὶ ὕστερον), elementos centrales de la definición aristotélica de tiempo. 

Desarrollaremos solo sus puntos principales. Si el tiempo es relativo al movimiento, continúa el 

pensador, como el movimiento es continuo, también el tiempo es una magnitud continua (cf. Nota 

7). El supuesto básico de toda la física aristotélica es que toda magnitud es continua y, en 

consecuencia, el tiempo también lo es, por seguir a la magnitud. Pues bien, al decir que el tiempo es 

una magnitud continua, Aristóteles sugiere que no podemos hablar, exactamente, de partes del 

tiempo. 

Percibimos el tiempo, afirma Aristóteles, cuando percibimos la distancia de un intervalo que 

separa dos instantes en el tiempo: “Así pues, tenemos conocimiento también del tiempo cuando 

determinamos el movimiento, empleando como determinación lo anterior y lo posterior” (219a 22 – 

23, ἀλλὰ μὴν καὶ τὸν χρόνον γε γνωρίζομεν ὅταν ὁρίσωμεν τὴν κίνησιν, τῷ πρότερον καὶ ὕστερον 

ὁρίζοντες·). Cuando un trazo del tiempo es recortado por dos instantes sucesivos, así como un 

segmento es delimitado por dos puntos en el plano espacial, entonces alcanzamos, propiamente, la 

percepción del tiempo. Delimitar una parte implica, a su vez, medir o numerar (Berti, 2010, p. 29). 

De aquí surge la famosa definición aristotélica (219b 1–2): “Pues esto es el tiempo: número del 

movimiento según lo anterior y lo posterior” ([…] τοῦτο γάρ ἐστιν ὁ χρόνος, ἀριθμὸς κινήσεως κατὰ 

τὸ πρότερον καὶ ὕστερον.). Lo anterior y lo posterior son, pues, los dos instantes que aislamos para 

limitar el intervalo del tiempo al que hacemos referencia.  

Ahora bien, a pesar de que la Física es un tratado sobre todo cosmológico, pues versa acerca 

de los asuntos relacionados con la φύσις, los intérpretes han señalado en diversas ocasiones el papel 

del alma (ψυχή) tiene en la definición aristotélica del tiempo (así lo hacen, e.g., Ross, 1936, p. 65 y 

Vigo, 2012, p. 252). No basta, pues, con delimitar una sección de movimiento para encontrarnos, al 

instante, con el tiempo; necesitamos que el alma enumere dos 'ahoras'11. Luego de presentar su 

 
11 Refiriéndose a la definición aristotélica de tiempo, Berti (2010, p. 34) relata las resonancias que los desarrollos 
aristotélicos han tenido en la filosofía contemporánea. La analogía entre el instante y el punto indujo a algunos 



 

9 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a definición, Aristóteles afirma que existen dos sentidos en los cuales puede ser entendido el concepto 

de número (ἀριθμὸς); a saber: 1) como lo "numerado o numerable"; o 2) como "aquello por medio 

de lo cual numeramos". El Estagirita afirma que es el primer sentido el que se adecúa a su definición 

de tiempo. Así, cuando afirmamos que el tiempo es el número del movimiento lo numerado no es el 

movimiento en sí, sino que se numera la magnitud del movimiento comprendido entre los 'ahoras'. 

Lo relevante, pues, no es el número por medio del cual contamos (1, 2, 3, n), sino aquello por medio 

del cual el alma numera la sucesión.  

Lo contado, pues, no son los 'ahora' mismos, sino los lapsos intermedios de estos, que son 

los únicos componentes del tiempo. En 219b 12–33, Aristóteles da respuesta al dilema de la identidad 

y alteridad del ahora (218a 8–30). Veamos su respuesta: 

Por su parte, el 'ahora' es en cierto sentido el mismo, y en cierto sentido no. En efecto, 

cuando se corresponde con sus distintos estados, es diferente –y esto lo constatará su ser 

'ahora'–; en cambio, considerado como aquello siendo lo cual en cada caso es el 'ahora', es 

el mismo12. 

 

Así, el 'ahora' es el mismo (ὡς τὸ αὐτό) desde el punto de vista de la actualidad del presente; empero, 

es diferente (ὡς οὐ τὸ αὐτό) considerado en su individualidad: un 'ahora' sigue a otro, y así 

sucesivamente, constituyéndose el tiempo como una sucesión de 'ahoras' irrepetibles. En la segunda 

parte de IV, 12 (220b 32– 21a 26), Aristóteles profundiza en una noción fundamental para la filosofía 

posterior: el ser en el tiempo. En la filosofía aristotélica, todos los entes de los cuales puede predicarse 

el cambio están, de alguna u otra manera, en el tiempo. Tanto para el movimiento como para las 

demás cosas, ser en el tiempo implica ser medido por el tiempo. Con posterioridad, Aristóteles 

distingue dos usos de ser en el tiempo (221a 9–26); a saber: 1) ser cuando el tiempo es; y 2) ser en 

número (ἐν ἀριθμῷ ἐστιν). Si bien se establecen ulteriores subdivisiones en este punto, estos son los 

sentidos esenciales distinguidos por el filósofo en su exposición.  

 
pensadores europeos modernos (e.g. H. Bergson) a afirmar que Aristóteles tenía una concepción espacial del 
tiempo. Contra esta perspectiva, diversos estudiosos observaron que entre el punto geométrico (espacial) y el 
νῦν aristotélico había una diferencia fundamental: toda magnitud espacial admite un movimiento reversible; 
en cambio, no hay reversibilidad alguna en la sucesión de los instantes.  
12 IV, 11 219b 12–15: τὸ δὲ νῦν ἔστι μὲν ὡς τὸ αὐτό, ἔστι δ' ὡς οὐ τὸ αὐτό· ᾗ μὲν γὰρ ἐν ἄλλῳ καὶ ἄλλῳ, ἕτερον 
(τοῦτο δ' ἦν αὐτῷ τὸ νῦν <εἶναι>, ὃ δέ ποτε ὄν ἐστι τὸ νῦν, τὸ αὐτό. 



 

10 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Seguidamente, Aristóteles realiza una observación de la que bien podría decirse que surge 

gran parte de la tradición fenomenológica posterior; a saber: la idea de que el tiempo deteriora las 

cosas. De acuerdo con el comentario de Vigo (2012, p. 267), Aristóteles atribuye en estos pasajes 

(221a 30–b7) al tiempo cierta influencia sobre las cosas que son en el tiempo. En efecto, Aristóteles 

afirma lo siguiente al comentar este punto:  

Y ciertamente, lo que es en el tiempo sufre una acción por parte del tiempo, en el 

sentido en que solemos decir que el tiempo consume, y que todas las cosas envejecen por 

obra del tiempo y se olvidan a través del tiempo, pero no que algo se ha instruido, ni que se 

ha vuelto joven ni bello por causa del tiempo. Pues el tiempo es por sí mismo más bien 

causante de corrupción, ya que es número del movimiento, y el movimiento saca a lo 

existente de su actual condición (221a 31–221b 3)13.  

 

Tal y como lo observa Guillermo de Echandía (2014, p. 149), lo verdaderamente destructor no es el 

tiempo por sí mismo, sino el movimiento, pues este nos va alejando, a veces en silencio, de la 

existencia. Aristóteles mismo retrotrae la tesis de acuerdo con la cual el tiempo aparece como un 

factor de negatividad a su propia concepción de que el movimiento, como tal, comporta un factor de 

negatividad (esbozada, e.g., en Física VI, 5 235b 8–9), de modo que el razonamiento puede 

entenderse, en cierto sentido, como un silogismo hipotético. Al afirmar que el movimiento saca a lo 

existente de su actual condición (ἐξίστησιν τὸ ὑπάρχον) se reafirma esta idea con una fuerza 

insospechada.  

Vale la pena resaltar, tomando en cuenta los ejemplos de Aristóteles, lo siguiente; es cierto 

que del paso del tiempo proviene el olvido, pero no es menos cierto que de este proviene también 

el aprendizaje. Quien decide instruirse en algún área del conocimiento lo hace, ciertamente, en el 

tiempo, mismo plano en el cual se producirá, en algún momento, el olvido de lo aprendido14. Pero 

 
13 IV, 11 221a 31–221b 3: καὶ πάσχει δή τι ὑπὸ τοῦ χρόνου, καθάπερ καὶ λέγειν εἰώθαμεν ὅτι κατατήκει ὁ 
χρόνος, καὶ γηράσκει πάνθ' ὑπὸ τοῦ χρόνου, καὶ ἐπιλανθάνεται διὰ τὸν χρόνον, ἀλλ' οὐ μεμάθηκεν, οὐδὲ νέον 
γέγονεν οὐδὲ καλόν· φθορᾶς γὰρ αἴτιος καθ' ἑαυτὸν μᾶλλον ὁ χρόνος· ἀριθμὸς γὰρ κινήσεως, ἡ δὲ κίνησις 
ἐξίστησιν τὸ ὑπάρχον· Este es, a nuestro juicio, uno de los más bellos fragmentos de toda la Física. Sus 
implicancias para el pensamiento posterior difícilmente puedan ser exageradas. 
14 Borges hace referencia a este doble movimiento de aprendizaje y olvido recurriendo al ejemplo de su propia 
vida y el aprendizaje de la lengua latina en su célebre poema “Un lector”: Mis noches están llenas de Virgilio; / 
haber sabido y haber olvidado el latín / es una posesión, porque el olvido / es una de las formas de la memoria, 
su vago sótano / la otra cara secreta de la moneda (2011, p. 325). 



 

11 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a queda claro que Aristóteles busca destacar, pues, el carácter extático (del griego, ἔκστασις) del 

tiempo, su capacidad destructiva. 

 

Ser y tiempo y la interpretación de Aristóteles  

Aspectos introductorios de la analítica existencial  

En la presente sección consideraremos algunos de los puntos más generales del planteo de 

Heidegger. En Ser y tiempo § 8 (2023, p. 59–60), se traza el plan con el cual se llevará a cabo la 

investigación:  

a. La interpretación del Dasein por la temporeidad y la explicación del tiempo 

como horizonte trascendental de la pregunta por el ser.  

1. Etapa preparatoria del análisis fundamental del Dasein.  

2. Dasein y temporeidad.  

3. Tiempo y ser.  

b. Rasgos fundamentales de una destrucción fenomenológica de la historia de la 

ontología al hilo de la problemática de la temporeidad.  

1. La doctrina kantiana del esquematismo y del tiempo, como estadio previo 

de una problemática de la temporariedad. 

2. El fundamento ontológico del cogito sum de Descartes y la recepción de la 

ontología medieval en la problemática de la res cogitans.  

3. El tratado de Aristóteles acerca del tiempo, como vía para discernir la base 

fenoménica y los límites de la ontología antigua. 

 

Basta con echar un leve vistazo al índice de la obra de Heidegger para comprobar que aquello 

que en verdad se ha escrito solo llegó hasta el final de la segunda sección de la primera parte. Así, la 

Primera Sección de la obra lleva por título “Etapa preparatoria del análisis fundamental del Dasein” 

(§ 9–44), mientras que la segunda se titula “Dasein y temporeidad” (§ 45–83). Esta parte escrita 

coincide en lo esencial con la llamada analítica existencial. Este es un punto que, en palabras de Leyte 

(2015, p. 48), resulta fundamental para la comprensión de la obra: no podemos olvidar, al momento 

de afrontar un texto de esta envergadura, que es un proyecto que no ha llegado a término. 



 

12 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a El punto de partida argumental del análisis de la primera sección se puede resumir del modo 

siguiente: las cosas aparecen existencialmente, es decir, a la luz del Dasein. Su modo de ser no es el 

de las cosas –como el de esta mesa, o el de esta silla, o el del lápiz sobre mi escritorio–, porque 

consiste en existir. Heidegger quiere remarcar, por medio de este término tan problemático (cf. Nota 

17), que el ente que consiste en estar abierto a las cosas, el Dasein, no tiene el significado que 

pertenece a las cosas. Para Heidegger, entonces, “estar-en-el-mundo” es una de las especificaciones 

fundamentales del Dasein (2023, p. 81). En un sentido importante, para Heidegger, solo el hombre 

existe, dado que las cosas físicas no pueden dejar atrás sus límites –les falta, precisamente, aquella 

característica “apertura” a la que hicimos referencia. Determinar el carácter existente del ser humano 

es, en opinión de Heidegger, una cuestión propedéutica. La cuestión de la existencia no es otro de 

los temas metafísicos, sino, por excelencia, aquello que los precede.  

Con esto, Heidegger rompe con la relación ontológica moderna entre un sujeto que conoce 

y un objeto que es conocido. Para la visión preontológica instalada en los primeros parágrafos de Ser 

y tiempo, tanto sujeto como objeto son entes a los que corresponden determinadas características 

que los vuelve incompatibles con el ser tal y como ha sido analizado en estas primeras secciones. De 

esta manera, Heidegger realiza una importante distinción entre el ámbito gnoseológico –que trataría 

la relación cognoscitiva del sujeto con su objeto– y el ámbito propiamente ontológico, abocado a 

estudiar la existencia. El primer gran resultado pone en evidencia que la existencia del Dasein es 

inseparable del mundo: Dasein significa ser-en-el-mundo. El mundo no podrá ser comprendido como 

un objeto enfrentado a un sujeto, sino solo de modo existencial. Heidegger no apela, como Kant, a 

categorías, sino a existenciales, descripciones de cómo tiene lugar el Dasein. El resultado de la 

investigación de Heidegger en la primera parte de Ser y tiempo (2023, p. 247) arroja los tres 

caracteres ontológicos fundamentales del Dasein; a saber:  

a. La facticidad, en tanto el Dasein se encuentra siempre ya en una situación dada.  

b. La existencialidad, el ‘poder ser’ que se abre ante mí bajo ciertas circunstancias.  

c. La caída, que remite a mi situación arrojada a un presente que no he elegido.  

 

Con la mención de estos elementos mínimos del análisis heideggeriano consideramos que nos 

encontramos en mejores condiciones para comprender su crítica al concepto aristotélico de tiempo. 

El análisis de la primera parte describe cómo se comporta el Dasein, pero no toma en cuenta la 



 

13 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a muerte. Esto es llevado a cabo en la segunda parte del texto. El ser solo puede ser caracterizado 

como “finitud”, y la cuestión de la muerte marca una ruptura del curso del análisis que se había 

seguido hasta este momento. Bajo estas coordenadas hemos de comprender la introducción de la 

obra de Aristóteles.  

 

La relectura heideggeriana del tiempo aristotélico 

Habiendo destacado los principales y más relevantes puntos de la teoría aristotélica sobre el tiempo15 

y considerado algunos de los más importantes puntos de la primera parte de Ser y tiempo, pasemos 

ahora a analizar la relectura heideggeriana de la misma. Heidegger retoma algunos de los 

planteamientos aristotélicos en la segunda parte de su obra capital, titulada “Dasein y temporeidad”. 

En el último capítulo de la mentada obra (§ 78–83), titulado “Temporeidad e intratemporeidad como 

origen del concepto vulgar de tiempo”16, el pensador alemán confronta su propia concepción con la 

que denomina, precisamente, la concepción vulgar del tiempo.  

Ahora bien, vale la pena preguntarse lo siguiente; ¿qué intenta decirnos Heidegger al referir 

al concepto vulgar de tiempo? Una de las intuiciones fundamentales de toda la filosofía de Heidegger, 

presente ya, como hemos visto, en las reflexiones aristotélicas en torno al tema –sobre todo en Física 

IV, 12 220b 32–221a 26–, es que el hombre vive inserto en la temporalidad. De esta condición 

temporal, caracterizada por la temporalidad del Dasein17 nace lo que Heidegger ha denominado el 

concepto vulgar de tiempo. Esta no es sino la concepción del tiempo interpretada en relación al 

presente. En el análisis que hemos llevado a cabo hasta este momento no hemos tenido en cuenta 

el hecho de que todo lo que sucede acaece “en el tiempo”. Al comparar las palabras de Heidegger en 

este punto con las afirmaciones aristotélicas es imposible no notar las semejanzas entre ambos 

 
15 Utilizamos el término teoría en un sentido general, y no en un sentido estrictamente epistemológico, a saber, 
como un conjunto de enunciados cerrados bajo la operación de deducción. La teoría aristotélica sobre el tiempo 
–al igual que, e.g., la teoría aristotélica sobre el infinito de Física III, 4–8– refiere, más bien, a un conjunto de 
enunciados destinados a caracterizar lo que Aristóteles entiende por tiempo.  
16 El término alemán que Rivera traduce por temporeidad es Zeitlichkeit. Hemos preferido esta traducción por 
sobre la clásica de José Gaos (Heidegger, 2018) por su mayor inteligibilidad para el lector castellano.  
17 Hemos preferido mantener el término sin traducir. La famosa traducción de Gaos (Heidegger, 2018) del 
término por “ser-ahí” se ha extendido entre los lectores de habla hispana, aunque esta construcción no capta 
de manera cabal, en mi opinión, los diversos sentidos que Heidegger intenta traer a colación. Como bien 
observa el Rivera (2023, p. 452), Dasein pertenece, en cierto sentido, a esos términos filosóficos intraducibles 
(e.g. λόγος, intentio), precisamente, por su amplísimo arco semántico y riqueza lexical. 



 

14 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a pensadores. En el pasaje IV, 11 221a 1–9, Aristóteles afirma que de todos los entes de los que se mide 

el movimiento ha de afirmarse, pues, que están en el tiempo. Para Heidegger, el Dasein se distingue 

sobre todo por estar determinado por la intratemporeidad (Berti, 2010, p. 31). Si bien Ser y tiempo 

no es, precisamente, un texto que se caracterice por ser abundante en sus referencias y notas a pie 

de página, llama en especial nuestra atención que el filósofo alemán obliterara por completo estas 

afirmaciones de Aristóteles –no reconoció, al menos de manera explícita, que estaban también en el 

filósofo griego. Para completar su analítica existencia, es necesario considerar que todo proceso 

natural y humano está determinado, pues, en uno u otro sentido, por el tiempo. Así, Heidegger 

afirma:  

Pero si es precisamente en su facticidad como la analítica existencial debe hacer 

ontológicamente transparente al Dasein, se hace necesario reconocerle su derecho en forma 

explícita también a esta fáctica interpretación "óntico-tempórea" de la historia. El tiempo "en 

el que" los entes comparecen demanda tanto más necesariamente un análisis fundamental, 

cuanto que, fuera de la historia, también los procesos de la naturaleza están determinados 

"por el tiempo" (2023, p. 417).  

 

El Dasein cuenta fácticamente con el tiempo, sin tener en cuenta una comprensión existencial del 

mismo. Este es el punto de partida central de la reflexión heideggeriana: “El Dasein fáctico toma en 

cuenta el tiempo sin comprender existencialmente la temporeidad” (Heidegger, 2023, p. 418). Esta 

concepción vulgar se introduce en la concepción del tiempo como fecha (indicación de los días, los 

meses y los años) y en la posibilidad del hombre de utilizar el tiempo; esto lo expresa Heidegger 

afirmando que “El Dasein cotidiano que se toma su tiempo encuentra el tiempo primariamente en lo 

a la mano y en lo que está-ahí” (2023, p. 418). Ahora bien, ¿cómo llega el Dasein a formarse este 

concepto? Él debe su origen a una nivelación del tiempo originario. Este es el concepto que 

Aristóteles expresaría, de acuerdo con el autor alemán, por medio de su célebre definición18.  

 
18 Sin embargo, como ha observado correctamente Berti (2010, p. 24), la lectura heideggeriana del texto 
aristotélico no parece ser del todo atenta. Como ya lo indicamos al analizar Física IV, Aristóteles sí que menciona 
el carácter extático del tiempo; lo hace, e.g., en uno de los fragmentos ya citados: “Pues el tiempo es por sí 
mismo más bien causante de corrupción, ya que es número del movimiento, y el movimiento saca a lo existente 
de su actual condición” (221b 2–3). Heidegger cree que este carácter extático pertenece al concepto auténtico, 
y no al concepto vulgar de tiempo –pretendidamente aristotélico.  



 

15 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Al concepto vulgar del tiempo contrapone Heidegger la temporalidad como ser del Dasein y 

afirma que esta constituye el modo extático del mismo (Berti, 2010, p. 24). Esta es una concepción 

tomada a todas luces de la reflexión aristotélica (ἔκστασις). Pero el parágrafo fundamental para 

nosotros es § 81, titulado “La intratemporeidad y la génesis del concepto vulgar del tiempo”. El 

putero del reloj, afirma Heidegger en el mentado capítulo, muestra lo que Aristóteles entendía por 

tiempo. La definición aristotélica, que Heidegger cita de manera explícita, τοῦτο γάρ ἐστιν ὁ χρόνος, 

ἀριθμὸς κινήσεως κατὰ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον (219b 1–2), es la que Heidegger pretende poner en 

cuestión. Sin embargo, también es cierto que su influencia es notable, y difícilmente podemos 

ignorarla al intentar dar cuenta de una comprensión existencial de la temporalidad del Dasein:  

Esta definición puede parecer extraña a primera vista, pero se muestra como "evidente" 

y genuinamente lograda cuando se delimita el horizonte ontológico-existencial de donde 

Aristóteles la tomó. El origen del tiempo que de esta manera se manifiesta no es problema 

para Aristóteles. Antes bien, su interpretación del tiempo se mueve en la dirección del modo 

«natural» de comprender el ser […] solamente una vez que hayamos resuelto el problema del 

ser, será posible interpretar temáticamente el análisis aristotélico del tiempo (Heidegger, 

2023, p. 434).  

 

La conclusión heideggeriana es, en este punto, clara: ser y tiempo se encuentran irrevocablemente 

unidos, y tan solo cuando se haya resuelto en su totalidad el problema del ser –más allá de si esto es 

posible o no– podremos hacer una crítica cabal a la concepción aristotélica del tiempo (Rivera y 

Stuven, 2015, p. 170). Si bien Heidegger considera, ciertamente, que la definición aristotélica de 

tiempo no es auténtica, sino solo vulgar, no puede sino reconocer que esta definición, como 

afirmábamos al comienzo del presente estudio, ha tenido una influencia sobre el pensamiento 

filosófico que no puede ignorarse. Esto es reconocido con claridad en Ser y tiempo: “Después de 

Aristóteles, todas las discusiones del concepto de tiempo se atienen fundamentalmente a la 

definición aristotélica” (Heidegger, 2023, p. 434). Si reconocemos que el objetivo preliminar de Ser y 

tiempo es explicitar el horizonte que hace posible la comprensión del ser (Simesen de Bielke, 2017, 

p. 291), entonces no es posible ignorar la contribución aristotélica en torno al asunto.  

El tiempo aristotélico es el tiempo medido numéricamente y es el tiempo medido, como ya 

sugerimos, por los punteros del reloj: “Y de esta manera, para la comprensión vulgar del tiempo, éste 

se muestra como una serie de ahoras constantemente 'presentes' a la vez que transcurrentes y 



 

16 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a advinientes” (Heidegger, 2023, p. 434). A esto, dirá Heidegger, lo llamamos el tiempo del ahora (Jetz-

Zeit) o “tiempo ahórico”. Al final de § 81, el autor alemán afirma que aun cuando la concepción vulgar 

del tiempo se refiere tan solo al tiempo del mundo19, de forma indirecta refiere también al alma y al 

espíritu (Rivera y Stuven, 2015, p. 173). No hemos considerado, en nuestra exposición sumaria del 

concepto aristotélico de tiempo, Física IV 14, capítulo en el cual Aristóteles trata, precisamente, la 

relación del tiempo con el alma. Conviene ahora destacar lo que el Estagirita afirma al respecto:  

Por otro lado, un punto digno de investigación es no sólo 1) qué relación guarda el 

tiempo respecto del alma, sino también 2) por qué razón el tiempo parece estar en todo, 

tanto en la tierra y en el mar como en el cielo. […] Por otra parte, 1) podría plantearse la 

cuestión de si en caso de no existir el alma habría o no tiempo. Pues si es imposible que exista 

aquello que ha de llevar a cabo la numeración, también será imposible que haya algo 

numerable, de modo que tampoco habrá número, pues número es o bien lo numerado o bien 

lo numerable (223a 16–24)20. 

 

La conexión entre tiempo y alma (χρόνος y ψυχή) es, con claridad, uno de los puntos más discutidos 

de la teoría aristotélica (Vigo, 2012, p. 279; Zachhuber, 2022, p. 16–21). El pasaje citado ut supra, 

naturalmente, parte de la definición que ya hemos tratado. Tomada en su literalidad, daría la 

impresión de que, si el tiempo es medida, entonces es necesario que alguien lleve a cabo el conteo; 

si solo nuestra alma puede llevar a cabo este conteo, entonces pareciera que el tiempo depende de 

la existencia del alma. Sin alma, no hay tiempo. El problema, así planteado, parecería sencillo: si es 

imposible la existencia de algo que ha de llevar a cabo la numeración, también será imposible la 

 
19 Bajo esta interpretación, las reflexiones aristotélicas en torno al tiempo en Física serían reflexiones 
fundamentalmente cosmológicas. Este punto es ratificado por Berti: 

Según Heidegger, Aristóteles recaba este concepto del tiempo del análisis de la naturaleza, por tanto, se trata 
de lo que nosotros podríamos llamar el tiempo cósmico. El cosmos físico, el universo, los días, los meses, los 
años son los ritmos del universo. (2010, p. 24–25). 

Esta es una observación que, si bien es acertada, ha de matizarse. Heidegger no olvida este matiz y es por esto, 
precisamente, que introduce estas observaciones en el texto.  
20 En los parágrafos de Ser y tiempo que hemos venido analizando (2023, p. 440), Heidegger cita el siguiente 
fragmento aristotélico (223a 25): “Y si ninguna otra cosa es por naturaleza capaz de numerar sino el alma y el 
intelecto del alma, entonces es imposible que haya tiempo en caso de no haber alma” (εἰ δὲ μηδὲν ἄλλο 
πέφυκεν ἀριθμεῖν ἢ ψυχὴ καὶ ψυχῆς νοῦς, ἀδύνατον εἶναι χρόνον ψυχῆς μὴ οὔσης). Se hace también 
referencia a un pasaje de las Confesiones (XI. 26) de Agustín de Hipona (cf. Agustín, 2021, p. 339).  



 

17 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a existencia de algo numerable (223a 22–23). Si no hay número sin un agente de numeración, entonces 

parece claro que, como afirmábamos, no hay tiempo sin alma en esta concepción21.  

Dado que, como decíamos, Aristóteles –y su concepto vulgar de tiempo– sí hace referencia 

a la conexión entre el tiempo y el alma, Heidegger cree que “la interpretación del Dasein como 

temporeidad tampoco queda, en principio, fuera del horizonte del concepto vulgar del tiempo” 

(2023, p. 440). Estas observaciones, derivadas de las líneas finales de Física IV, 14, ponen de 

manifiesto, al menos en cierto sentido, el valor superlativo que Heidegger confiere a la concepción 

aristotélica, a pesar de denominarla “vulgar”. El autor alemán, en suma, en su obra magna, afirma en 

varias ocasiones que la concepción del Estagirita ha inspirado a todos los que vinieron más tarde, 

desde San Agustín, hasta Kant, Hegel y Bergson. En palabras de Berti, “Todos los grandes filósofos 

que meditaron sobre el tiempo se inspiraron en la concepción aristotélica” (Berti, 2010, p. 25). No 

podemos sino estar de acuerdo con Heidegger al afirmar que pensar en el tiempo no es sino pensar 

en las categorías que nos ha legado el viejo Aristóteles. La estrecha conexión entre Heidegger y 

Aristóteles queda demostrada una vez más (cf. Volpi, 2012, p. 23)22.  

 

Las formas del Dasein de expresar la intratemporalidad 

Antes de finalizar el presente análisis de Ser y tiempo quisiéramos resaltar algunos aspectos 

importantes de § 79, parágrafo que no consideré con detenimiento en las páginas anteriores. El 

mismo lleva por título “La temporeidad del Dasein y el ocuparse del tiempo” (2023, p. 419–424) En 

él, Heidegger pregunta por las formas en las que el Dasein se toma tiempo mientras tiene que 

ocuparse de las tareas que van apareciéndole en su trato con el mundo circundante23: “El Dasein 

existe como un ente al que en su ser le va este mismo ser […] En el proyecto, el Dasein se revela como 

arrojado. Arrojadamente abandonado al 'mundo', ocupándose, cae en él” (2023, p. 419). Lo que 

preocupa a Heidegger en este caso es, a nuestro juicio, una cuestión semántica o lingüística: se 

 
21 Esta discusión la ha planteado en términos sumamente precisos F. Volpi (1988).  
22 Las categorías de Aristóteles se muestran, una vez más, operativas para pensar nuestro presente. La Física 
del Estagirita, en contra de algunas interpretaciones empiristas recientes, desde el punto de vista estrictamente 
filosófico y fenomenológico, demuestra su notable capacidad para interpelarnos y sorprendernos. No creemos, 
en suma, que sea lícito inferir, a partir de la obsolescencia de los conceptos científicos, un paralelo desecho de 
las especulaciones filosóficas. Al respecto, cf. Vigo (2001–2002, 2006).  
23 Estas observaciones, por otro lado, aparecen con claridad en las lecciones del semestre de verano de 1927, 
ya analizadas, tituladas Los problemas fundamentales de la fenomenología (Heidegger, 2000). Evitando 
repetirnos excesivamente, hemos decidido mostrar solo el análisis aparecido en Ser y tiempo.  



 

18 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a pregunta por los modos en los cuales estas formas de trato con el mundo circundante se expresan 

en nuestro lenguaje cotidiano. El Dasein se expresa a sí mismo de manera cotidiana en una 

multiplicidad de expresiones que Heidegger pretende clarificar24.  

Son tres las formas de expresión consideradas por Heidegger; a saber: ‘luego’ (Dann), 

‘entonces’ (Damals) y ‘ahora’ (Jetzt). Tomemos en consideración, brevemente, algunas 

observaciones heideggerianas en torno a estas tres formas de expresión:  

1. Acerca del ´luego´, Heidegger afirma lo siguiente: “En el 'luego' la ocupación se 

expresa en un estar a la espera […] subyace, habitualmente en forma tácita, un 

'ahora todavía no' que en alguna forma queda dicho en la presentación que está 

a la espera y retiene” (2023, p. 419). Con el luego se expresa un ‘estar a la espera’ 

(Gewärtigsein) de algo que está por venir. Cuando la datación no queda 

determinada –es futura– no falta, pues, la databilidad, sino que se oculta. 

2. En relación con el ‘entonces’, Heidegger dirá que este implica un ahora ya no más. 

Esta expresión, al igual que el ‘luego’, solo es comprendida con vistas a un ‘ahora’. 

Este es un modo específico de retener el olvido y, de acuerdo con la 

reconstrucción que propone Heidegger, el horizonte de la retención que se 

expresa en este ‘entonces’ es el “anteriormente”, es decir, el tiempo pasado. Aquí 

queda representado, pues, el tiempo pasado –e.g. “entonces, en aquel tiempo 

cuando”.  

3. Finalmente, en torno al ‘ahora’, una de las principales preocupaciones de 

Heidegger, y también de Aristóteles, el autor alemán afirma que solo en vistas a 

esta expresión podemos comprender las anteriores. Esto es lo que llamamos 

“presentificación” o, ut supra, denominamos ‘tiempo ahórico’. El horizonte del 

presentificar que se expresa en el ahora, es el tiempo presente, en definitiva, el 

“hoy”. 

 
24 He introducido esta sección, entre otras cosas, porque creo que acerca a Heidegger a muchas de las 
preocupaciones de la filosofía analítica y a metodologías que son propias de pensadores pertenecientes al 
llamado ‘giro linguistico’. Intentar resolver problemas filosóficos –en este caso, ontológicos– por medio de la 
óptica del lenguaje es, pues, un procedimiento típicamente analítico, aunque aplicado aquí con claridad. Esto 
permite ver la extravagancia de la distinción que se ha impuesto en la filosofía del siglo XX. Sobre esta distinción 
recomiendo especialmente el extenso estudio de Franca D'Agostini (1997). 



 

19 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a  

Estas tres formas de referirnos al tiempo en la existencia cotidiana se fundan, para el autor 

alemán, en el carácter exático-horizontal de la temporalidad propia (2023, p. 421). Esta es una 

concepción tomada, a todas luces, de la concepción aristotélica, especialmente por medio de sus 

ecos del concepto de ἔκστασις. Por más que Heidegger intente desmarcarse de Aristóteles termina, 

en cierto sentido, haciendo uso de sus aportaciones. Pero, más allá de esta cuestión terminológica, 

la razón principal de Heidegger para su alejamiento de la concepción tradicional –desde Aristóteles 

hasta Bergson– es su orientación naturalista y su incapacidad para aprehender la estructura profunda 

del Dasein25 (Ver Tabla 1).  

Tabla 1. 

Expresión en el discurso Temporalización Horizonte temporal 

´Luego´ ‘Estar a la espera’ Más tarde (futuro) 

´Entonces´ Retención y olvido Anteriormente (pasado) 

´Ahora´ Presentificación Hoy (presente) 

Fuente: Elaboración propia. 

 

Algunos comentarios acerca del Informe Natorp 

Quisiéramos, antes de finalizar el estudio presente, hacer una referencia breve al llamado Informe 

Natorp (2002), documento redactado por Heidegger en 1922. En enero de ese año, Heidegger lleva 

ya tres años trabajando como asistente de Husserl en la Universidad de Friburgo. A mediados de ese 

año, al anunciarse dos vacantes de profesor extraordinario –en las universidades de Marburgo y 

Gotinga–, el joven Heidegger considera aplicar para los puestos. Pero, a pesar de que su prestigio ya 

ha llamado la atención de la escena filosófica alemana, el filósofo alemán no cuenta aún con una 

cantidad sustancia de publicaciones. Para compensar este vacío redacta, precisamente, un 

manuscrito en el que detalla sus investigaciones en cursos e intereses futuros (Heidegger, 2002, p. 

 
25 En Principios metafísicos de la lógica (Heidegger, 2009, p. 231), último curso que dicta Heidegger en 
Marburgo, el autor concluye que son cinco los rasgos fundamentales de la comprensión existencial, no 
naturalista, del tiempo; a saber: 1) A la esencia del tiempo le es propio su carácter extático; 2) le es propio un 
carácter de horizonte; 3) el tiempo no pasa, no está, sino que ‘madura’; 4) el tiempo no está relacionado con 
la sensibilidad, sino que es más originario que esta; y, finalmente, 5) no se capta el tiempo cuando se concibe 
al Dasein desde la contemplación, sino desde una metodología práctica. No hemos tomado en cuenta estas 
lecciones, pero pueden interpretarse como una continuación de las tesis de Ser y tiempo.  



 

20 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a 106). En el plazo de unas pocas semanas, Heidegger confecciona el informe titulado Investigaciones 

fenomenológicas sobre Aristóteles (Indicación de la situación hermenéutica). En noviembre de 1922, 

desde Gotinga responden a Husserl: Heidegger ocupará la segunda plaza de la lista de candidatos, 

sobre todo a causa de su estilo algo críptico.  

Por otro lado, Paul Natorp, profesor en la Universidad de Marburgo, no tarda en escribir a 

Husserl. Admira profundamente la originalidad del informe de Heidegger, de modo que coloca al 

joven pensador en el primer lugar de la lista para cubrir la vacante del catedrático N. Hartmann. A 

partir del semestre de invierno de 1923/24, Heidegger da inicio a su carrera como docente en la ya 

mencionada Universidad de Marburgo. Por su parte, R. Safranski relata el episodio del siguiente modo 

(2010, p. 154): “Paul Natorp vio en ellas un 'esbozo' genial, y para Gadamer, que entonces estaba 

haciendo el doctorado con Natorp y pudo examinar el manuscrito, éste pasó a ser una verdadera 

'inspiración'”26. 

En estas investigaciones tempranas sobre la filosofía aristotélica, Heidegger lee a la Física 

como una ontología del ente natural caracterizado, en lo esencial, por el hecho del movimiento (Vigo, 

2006, p. 47). Una lectura atenta de las porciones del Informe dedicadas a investigar la Física pone de 

relieve, pues, esta preocupación. Si Aristóteles se preocupa por examinar las opiniones de los 

antiguos filósofos de la naturaleza con detenimiento (Física I 2, 184b 15) es porque pretende 

demostrar hasta qué punto fracasan en sus intentos de explicar de manera satisfactoria el 

movimiento. Pues bien, para Aristóteles, el movimiento es un hecho de la experiencia, y es por esto 

que no intenta demostrarlo; lo da por supuesto (I 2, 185a 13). El mundo del que nos habla la Física 

de Aristóteles (Vigo, 2001–2002) es un mundo en movimiento, de cosas con propiedades y 

relacionadas con otros sistemas. En este sentido lee Heidegger el libro III de la Física: “Para Aristóteles 

resulta decisivo mostrar que, por principio, no es posible aprehender categorialmente el fenómeno 

del movimiento con las categorías proporcionadas hasta ese momento por la ontología tradicional” 

(Heidegger, 2002, p. 82). La ontología tradicional a la que Heidegger hace referencia es, ciertamente, 

la ontología desarrollada por Parménides y Meliso.  

Introducimos esta sección breve en torno al Informe Natorp para mostrar que solo en un 

sentido aparente Heidegger realiza una lectura parcial de Física IV. Bien podría pensarse, tomando 

 
26 Véase también el relato de H. Ott sobre este período de la vida del filósofo (1988, pp. 131–141).   



 

21 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a en consideración tan solo los pasajes ya comentados de Ser y tiempo, que Heidegger desconecta las 

reflexiones aristotélicas sobre el tiempo de la teoría del movimiento, formulada con lujo de detalle 

en Física III. Pero, como afirmábamos, esta falta de conexión es solo aparente, pues Heidegger es 

plenamente consciente de que una lectura de la filosofía aristotélica ha de ser sistemática si es que 

aspira a ser completa. Esto ha sido puesto de relieve por las investigaciones de F. Volpi, quien afirma:  

La publicación de los cursos que Heidegger dictó en Marburgo desde el semestre de 

invierno de 1923-1924 hasta el semestre de verano de 1928 permite esclarecer la evolución 

de su pensamiento en los años inmediatamente precedentes a la publicación de Ser y tiempo, 

esto es, uno de sus períodos más intensos y fecundos (Volpi, 2012, p. 69).  

 

En el curso del semestre de verano de 1925, desempeñándose como profesor en la Universidad de 

Marburgo, por ejemplo, Heidegger focaliza su atención en el problema de la verdad, discusión que 

ha quedado volcada en el libro Prolegómenos para una historia del concepto de tiempo (Heidegge,r 

2006). Por medio de una lectura atente de los presupuestos fundamentales de la filosofía de 

Aristóteles, Kant y Husserl, Heidegger va madurando, paulatinamente, las concepciones que 

terminarían formando parte de Ser y tiempo.  

 

Consideraciones finales 

El análisis comparativo permite afirmar que la concepción heideggeriana del tiempo no puede 

entenderse sin la referencia a Aristóteles. La definición del tiempo como número del movimiento 

según lo anterior y lo posterior, elaborada en Física IV, constituye no solo un hito histórico, sino 

también un punto de apoyo ineludible para la crítica de Heidegger. En respuesta a la pregunta central 

de nuestra investigación –¿en qué sentido Heidegger transforma o supera la concepción aristotélica 

del tiempo?– pueden señalarse tres conclusiones principales: 

1. Continuidad conceptual. Heidegger asume, como Aristóteles, que el tiempo no es 

una sustancia aislada, sino que depende de la experiencia humana: sin quien 

cuente, no hay tiempo numerable. Esta intuición aristotélica prepara el terreno 

para la idea heideggeriana de que el Dasein “temporaliza” su propio ser. 

2. Reinterpretación ontológica. Mientras Aristóteles concibe el tiempo como 

medida del movimiento, Heidegger desplaza la pregunta: el tiempo no es un 



 

22 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a fenómeno físico numerable, sino el horizonte constitutivo del ser del hombre. La 

temporalidad deja de ser un dato cósmico y se convierte en estructura existencial. 

3. Crítica a la “vulgaridad” del concepto. Heidegger considera que la definición 

aristotélica refleja una comprensión derivada (centrada en el “ahora” sucesivo y 

mensurable) que oculta la temporalidad originaria. Sin embargo, su crítica no 

anula la herencia aristotélica: la presupone y la radicaliza, mostrando que incluso 

la concepción “vulgar” del tiempo señala veladamente hacia el ser del Dasein. 

La referencia al Informe Natorp confirma que Heidegger se relacionó tempranamente con 

Aristóteles de manera sistemática. Este documento muestra que su reflexión sobre el tiempo es el 

resultado de un proceso prolongado y no un mero recurso tardío para Ser y tiempo. En suma, la 

lectura heideggeriana no elimina la concepción aristotélica, sino que la reinterpreta: la desplaza de 

la física a la ontología fundamental, de la cosmología a la analítica existencial. De ahí la relevancia 

perdurable de Física IV como punto de partida, incluso para quienes, como Martin Heidegger, la 

declaran insuficiente. 

 

Referencias 

Agustín de Hipona (2021). Confesiones. Estudio preliminar, traducción directa y notas por Silvia Magnavacca. 

Losada. 

Aristóteles (2012). Física: Libros III – IV. Traducción, introducción y comentario por Alejandro G. Vigo. Biblos.  

Aristóteles (2014 [1995]). Física. Traducción y notas de Guillermo R. de Echandía. Editorial Gredos.  

Berti, E. (2010). Ser y Tiempo en Aristóteles. Traducción de Patricio Perkins. Editorial Biblos (Paideia 

Fenomenológica).  

Borges, J.L. (2011). Obra poética.  Sudamericana.  

Botteri, G. y Casazza, R. (2015). El sistema astronómico de Aristóteles: una interpretación. Ciudad Autónoma de 

Biblioteca Nacional.   

Budeguer, A. (2024). Algunos aspectos del concepto de tiempo en Platón y Aristóteles. Revista Sincronía, 

XVIII(86) pp. 3–12. https://doi.org/10.32870/sincronia.axxviii.n86.1.24b  

Coope, U. (2005). Time for Aristotle. Physics IV. 1–14. Oxford University Press (Oxford Aristotle Studies).  

Copleston, F. (2004). Historia de la filosofía I. Grecia y Roma. Traducción de Juan Manual García de la Mora. 

Editorial Ariel. 

D'Agostini, F. (1997). Analíticos y continentales, guía de la filosofía de los últimos treinta años. Editorial Cátedra.  

https://doi.org/10.32870/sincronia.axxviii.n86.1.24b


 

23 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Ferrater, J. (1999). Diccionario de filosofía. Editorial Ariel. 

Heidegger, M. (2000). Los problemas fundamentales de la fenomenología (GA 24). Trad. Juan José García Norro.  

Editorial Trotta. 

Heidegger, M. (2001). Introducción a la metafísica. Traducción de Angela Ackermann Pilári. Gedisa Editorial. 

Heidegger, M. (2002). Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles [Informe Natorp]. Traducción y 

edición de Jesús Adrián Escudero. Editorial Trotta.  

Heidegger, M. (2006). Prolegómenos para una historia del concepto de tiempo. Traducción de Jaime Aspiunza. 

Alianza Editorial.  

Heidegger, M. (2009). Principios metafísicos de la lógica. Traducción de Juan José García Norro. Editorial 

Síntesis.  

Heidegger, M. (2018). El ser y el tiempo. Traducción de José Gaos. Fondo de Cultura Económica. 

Heidegger, M. (2023). Ser y tiempo. Traducción, prólogo y notas de Jorge Eduardo Rivera. Editorial Trotta. 

Kahn, C.H. (1973). The Verb 'Be' In Ancient Greek. Dordrecht –Reidel Publishing Company.  

Leyte, A. (2015). Heidegger. El fracaso del ser. Bonalletra Alcompas.  

Ott, H. (1988). Martin Heidegger. En camino hacia su biografía. Versión española de Helena Cortés Gabaudan. 

Alianza Editorial.  

Rivera, J. E. Stuven, M.T. (2015). Comentario a Ser y tiempo de Martin Heidegger. Vol. III. Segunda Sección. 

Ediciones Universidad Católica de Chile. 

Romero, G.E. (2018). Scientific Philosophy. Springer. 

Romero, G.E. (2020). La naturaleza del tiempo. Editorial Laetoli.  

Ross, W.D. (1936). Aristotle's Physics. Oxford University Press. 

Safranski, R. (2010 [1997]). Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo.  Traducido por Raúl Gabás. 

Tusquets Editores.  

Simesen de Bielke, M. (2017). Conceptos y fundamentos para una crítica del tiempo vulgar en Heidegger. 

Tópicos, Revista de Filosofía. (52) pp. 277–318. https://doi.org/10.21555/top.v0i52.787  

Sorabji, R. (1983). Time, creation and the continuum. Theories in Antiquity and the Early Middle Ages. 

Duckworth. 

Vidal, J. (2015). La concepción del tiempo en Aristóteles. Byzantion Nea Hellás. (34) pp. 323–340. 

http://dx.doi.org/10.4067/S0718-84712015000100014  

Vigo, A.G. (2001–2002). Indiferentismo ontológico y fenomenología en la Física de Aristóteles. Seminarios de 

Filosofía. (14–15) pp. 77–110. https://revistas-

filologicas.unam.mx/nouatellus/index.php/nt/article/view/1091/1663  

https://doi.org/10.21555/top.v0i52.787
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-84712015000100014
https://revistas-filologicas.unam.mx/nouatellus/index.php/nt/article/view/1091/1663
https://revistas-filologicas.unam.mx/nouatellus/index.php/nt/article/view/1091/1663


 

24 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Vigo, A.G. (2006). ¿Está obsoleta la Física de Aristóteles?. Estudios Públicos. (102) pp. 43–67. 

https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/564/941  

Vigo, A.G. (2007). Aristóteles. Una Introducción. Instituto de Estudios de la Sociedad (Colección IES).  

Volpi, F. (1988). Chronos und Psyche. Die aristotelische Aporie von Physik IV, 14, 223a 16–29. En: E. Rudolph 

(ed.), Zeit, Bewegung, Handlung. Studien zur Zeitabhandlung des Aristoteles. Stuttgart, pp. 26 – 62. 

Volpi, F. (2012). Heidegger y Aristóteles. Traducción de María Julia De Ruschi.  Fondo de Cultura Económica.  

Zachhuber, J. (2022). Time and Soul. From Aristotle to St. Augustine. Walter de Gruyter. 

https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/564/941

