
1 
Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a 

Acercamientos al pensamiento filosófico y reflexiones 
de la naturaleza divina en Antonio de Padua. 

Approaches to philosophical thought and reflections on 
divine nature in Anthony of Padua. 

DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0298 

Noe Contreras Torres  
Universidad Autónoma de Zacatecas
 (MÉXICO) 
CE: ncontrerast@outlook.com 

 https://orcid.org/0009-0009-4855-6378 

Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0. 

Recepción: 06/06/2025 Revisión: 16/11/2025 Aprobación: 01/12/2025 

Resumen. 
El presente artículo consiste en un análisis de énfasis racional y hermenéutico de los 
sermones, vida y enseñanzas atribuidas a la autoría de Antonio de Padua para 
identificar y rescatar los rasgos esenciales de su pensamiento como escolástico en 
materia filosófica y como teólogo vivencial en materia religiosa. Se expande la 
reflexión sobre su formación, el contexto intelectual escolástico de su tiempo, su 
relación con el pensamiento de Agustín de Hipona y Tomás de Aquino, y se estudia 
detalladamente su concepción de la naturaleza divina, del conocimiento y del 
simbolismo natural. 

Palabras clave: Agustín de Hipona, Antonio de Padua, escolástica, simbolismo 
natural, teología medieval. 

Abstract: 
This article consists of a rational and hermeneutic analysis of the sermons, life, and 
teachings attributed to Anthony of Padua in order to identify and recover the 
essential features of his thinking as a scholastic in philosophical matters and as an 
experiential theologian in religious matters. It expands on reflections on his 
education, the scholastic intellectual context of his time, his relationship with the 
thinking of Augustine of Hippo and Thomas Aquinas, and studies in detail his 
conception of divine nature, knowledge, and natural symbolism. 

Cómo citar este artículo (APA): 

En párrafo: 
(Contreras, 2026, p. _). 

En lista de referencias: 
Contreras, N. (2026). Acercamientos al pensamiento 
filosófico y reflexiones de la naturaleza divina en Antonio 
de Padua. Revista Sincronía. 30(89). 21-32 
DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0298 

Revista Sincronía. v30. n89. e0298 

mailto:ncontrerast@outlook.com
https://orcid.org/0009-0009-4855-6378
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es


 

2 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Keywords: Augustine of Hippo, Anthony of Padua, scholasticism, natural symbolism, 
medieval theology. 

 

Introducción 

La figura de Antonio de Padua se inscribe dentro de la tradición escolástica medieval, siendo uno de 

los exponentes más notables del pensamiento franciscano temprano. Su producción teológica, 

aunque no sistematizada en grandes tratados, encuentra en sus sermones una riqueza conceptual 

digna de estudio. Antonio fue un predicador excepcional, pero también un pensador riguroso cuya 

obra refleja el entrelazamiento entre espiritualidad, simbolismo natural y teología sistemática. 

Si bien la figura de Antonio de Padua ha sido objeto de numerosos estudios hagiográficos y 

devocionales, el análisis riguroso de su pensamiento filosófico-teológico, especialmente en el 

contexto de habla hispana, presenta aún áreas por explorar. Muchos estudios previos han tendido a 

centrarse en su biografía o en aspectos aislados de su predicación. El presente artículo busca 

contribuir a este campo ofreciendo un análisis hermeneútico de sus Sermones contenidos en sus 

Escritos Selectos, la versión más accesible, que subraya la profunda integración de saberes filosóficos, 

bíblicos y teológicos en su pedagogía pastoral. 

El objetivo principal de esta investigación es ofrecer una aproximación al pensamiento 

filosófico y teológico de Antonio de Padua a partir del estudio de sus sermones. Específicamente, se 

propone examinar la interrelación entre espiritualidad, simbolismo natural y teología sistemática, 

haciendo énfasis en su uso de herramientas escolásticas, su método pedagógico y la manera en que 

integra saberes filosóficos, bíblicos y teológicos en una visión unificadora del conocimiento. Con ello, 

se busca resaltar su contribución intelectual y originalidad dentro del contexto de la escolástica 

franciscana temprana. 

El artículo parte de la siguiente pregunta de investigación: ¿De qué manera Antonio de Padua 

integra las herramientas de la escolástica, las influencias patrísticas y el simbolismo natural en sus 

sermones para construir una pedagogía teológica que sirva como puente entre la contemplación 

espiritual y el rigor intelectual? La tesis que se sostiene es que Antonio de Padua no es solo un 

predicador devocional, sino un pensador original que utiliza un método hermeneútico y simbólico, 

fundamentado en la tradición agustiniana pero abierto al rigor escolástico, para articular una visión 

unificadora del conocimiento donde la naturaleza y la Escritura se interpretan mutuamente como 

caminos hacia Dios. 



 

3 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Antonio de Padua se sitúa históricamente en una época de efervescencia intelectual. La 

primera mitad del siglo XIII estuvo marcada por la consolidación de las universidades (como París, 

Bolonia y Oxford), la recepción masiva de textos aristotélicos a través de traducciones árabes y 

latinas, y la revitalización de la teología como disciplina sistemática. En este ambiente se consolidó la 

llamada escolástica, que buscaba la articulación metódica entre la fe (fides) y la razón (ratio), y la 

elaboración de síntesis doctrinales (Summae) que integraban la filosofía grecolatina con la revelación 

cristiana. Antonio participó plenamente de este espíritu, aunque su contribución se expresó de forma 

distinta a la de otros grandes doctores contemporáneos como Tomás de Aquino. Este fue también el 

tiempo en que pensadores como Clemente de Alejandría eran redescubiertos, promoviendo la idea 

de la filosofía como una "preparación para el Evangelio" (praeparatio evangelica), una noción que 

Antonio encarnaría en su esfuerzo por transmitir verdades eternas con claridad y sencillez. 

A diferencia de Aquino, cuya obra cumbre, la Summa Theologiae, constituye un tratado 

sistemático que responde metódicamente a objeciones mediante silogismos escolásticos, Antonio 

optó por un estilo exegético y simbólico, más pastoral. Sin embargo, su estructura de pensamiento 

responde igualmente al método escolástico: presenta tesis (a menudo bíblicas), considera objeciones 

(implícitas en la exégesis), ofrece soluciones (a través de la interpretación alegórica y moral) y 

concluye con aplicaciones pastorales. Como sostiene Tomás de Aquino: “La teología sagrada se apoya 

en la autoridad divina y se sirve de la razón no para demostrar, sino para hacer explícito lo que 

contiene la fe” (Suma Teológica, I, q. 1, a. 8). Antonio, aunque menos sistemático, se inscribe 

plenamente en esta tradición de "fe que busca entender". 

Este artículo se organiza en varias secciones. Primero, se aborda el marco metodológico. 

Segundo, se analiza el contexto formativo e intelectual de Antonio, marcando su transición clave del 

agustinismo al franciscanismo. Tercero, se examinan los fundamentos de su pensamiento en diálogo 

con sus influencias patrísticas y escolásticas. Cuarto, se profundiza en su método pedagógico, 

centrado en el simbolismo y la estructura lógica. Quinto, se explora su teología de la creación. 

Finalmente, se ofrece una valoración contemporánea de su legado. 

 

 

 

 



 

4 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Marco metodológico 

Para abordar el estudio del pensamiento de Antonio se utilizará un enfoque hermeneútico y analítico. 

La investigación, dada su naturaleza hermeneútica, se centra en el análisis textual de la obra fuente 

principal. 

 

La edición de los sermones 

Tal como lo requiere un enfoque hermeneútico, es fundamental precisar la edición utilizada. Para 

este trabajo se empleó la edición "Escritos Selectos" de Antonio de Padua (2007), publicada por la 

Editorial Apostolado Mariano (Sevilla), en la traducción de Fray Contardo Miglioranza, O.F.M.C. Esta 

edición es una selección de sermones traducida al español, y no una edición bilingüe, lo cual sitúa el 

análisis hermeneútico en la recepción e interpretación de su pensamiento en lengua castellana. 

Todas las citas textuales de Antonio de Padua en este artículo remiten a esta edición. 

 

Enfoque hermeneútico y comparativo 

Se parte de una perspectiva hermeneútica para abordar el pensamiento filosófico y teológico de 

Antonio de Padua, reconociendo que toda comprensión de textos históricos y doctrinales implica un 

diálogo entre el intérprete y la tradición. El pensamiento antoniano no es un sistema filosófico 

abstracto, sino una teología pastoral encarnada en la predicación. Por ello, un análisis meramente 

positivista de sus doctrinas sería insuficiente. Se requiere, como propone Hans-Georg Gadamer, un 

"juego de preguntas y respuestas" (Gadamer, 2004, p. 301) donde el intérprete moderno dialoga con 

la tradición que el texto representa. 

El análisis parte de la conciencia de que el pensamiento antoniano está inmerso en un 

contexto cultural y religioso específico —la escolástica franciscana del siglo XIII— que configura tanto 

el horizonte de expectativas del autor como el del investigador. Gadamer subraya que “no podemos 

acceder al pasado sin que nuestro propio horizonte histórico influya en la comprensión, y sólo 

mediante la fusión de horizontes es posible un verdadero diálogo con la tradición” (Gadamer, 2004, 

p. 303). Por ello, la metodología aplicada privilegia la interpretación contextualizada. 

Esta aproximación hermeneútica se complementa con un análisis comparativo. Se pone a 

Antonio de Padua en diálogo con otros pensadores clave de la tradición cristiana. Se eligió a Agustín 

de Hipona como pilar de la tradición patrística y de su formación inicial; a Tomás de Aquino como el 



 

5 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a principal exponente de la escolástica contemporánea (representando una síntesis aristotélica 

distinta); y a Boecio y Clemente de Alejandría como influencias que denotan su erudición y la amplitud 

de las fuentes escolásticas, que iban más allá de Aristóteles e incluían una fuerte veta neoplatónica y 

patrística griega. Este método comparativo permite situar a Antonio dentro de la corriente 

escolástica, al tiempo que destaca su singularidad como predicador y teólogo vivencial. 

 

Contexto y Formación Intelectual de Antonio de Padua 

Formación agustiniana e ingreso al franciscanismo 

Nacido en Lisboa en 1195, Antonio fue formado inicialmente como canónigo regular de San Agustín 

en el monasterio de Coimbra. Esta etapa fue crucial. Allí no solo tuvo contacto con las artes liberales 

(trivium y quadrivium), sino que accedió a una sólida educación teológica y patrística, basada en la 

lectura de los Padres de la Iglesia, especialmente Agustín, y en la lectio divina. Este entorno 

monástico, centrado en la liturgia y el estudio, le proporcionó un profundo conocimiento de la 

Escritura y una espiritualidad de la interioridad, más contemplativa y alejada del mundo. 

Sin embargo, su ingreso posterior a la Orden de los Frailes Menores (franciscanos) representa 

una inflexión decisiva. Dejó la estabilidad y erudición del monasterio por la radicalidad evangélica, la 

pobreza y la predicación itinerante de la nueva orden mendicante. Este movimiento no fue solo un 

cambio de hábito, sino una reorientación intelectual y pastoral: pasó de una teología contemplativa 

a una teología "en salida", destinada al pueblo en las nuevas plazas y ciudades de Europa. Su desafío 

fue, por tanto, cómo integrar su profunda erudición agustiniana con la simplicidad evangélica y las 

urgencias pastorales del franciscanismo, que requería predicadores capaces de combatir herejías con 

argumentos sólidos, pero sin perder la cercanía popular. 

 

El contexto de la escolástica temprana 

El traslado de Antonio a Italia y su posterior envío a enseñar a los frailes (con la famosa carta de San 

Francisco que le pedía no "extinguir el espíritu de oración y devoción") lo situaron en el corazón de 

la escolástica temprana. La escuela franciscana, en la que destacaron figuras como Alejandro de Hales 

y (posteriormente) San Buenaventura, proporcionó a Antonio un contexto de intensa actividad 

teológica. Esta corriente, a diferencia de la dominica que abrazaría más plenamente a Aristóteles, 

buscaba integrar el pensamiento agustiniano (con su énfasis en la iluminación, el amor y la voluntad) 



 

6 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a con los nuevos desarrollos lógicos y metafísicos. Antonio se convierte en el primer "Lector" (maestro) 

de teología de la orden, encarnando el modelo del nuevo fraile: erudito pero humilde, lógico pero 

místico. Aunque anterior a Buenaventura, Antonio anticipa muchos de sus temas: la centralidad de 

Cristo, el símbolo como mediación, la sabiduría como don espiritual y el mundo como un "itinerario 

de la mente hacia Dios". 

 

Fundamentos del Pensamiento Antoniano: Influencias y Diálogos 

La herencia de San Agustín 

La influencia más profunda y estructural en Antonio proviene de la tradición agustiniana. Su 

educación inicial como canónigo regular impregnó su visión de la gracia, la interioridad del alma 

(memoria Dei) y la centralidad de Dios como verdad y bien supremo. Agustín de Hipona sostiene que 

“nos hiciste, Señor, para ti, y nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en ti” (Confesiones, 

I, 1), una idea que Antonio no solo cita, sino que traduce pastoralmente al enfatizar la necesidad de 

conversión interior. 

Antonio toma de Agustín el énfasis en la interioridad, el simbolismo natural (el mundo como 

signo) y la necesidad de la gracia para la comprensión verdadera (la doctrina de la iluminación). 

Siguiendo la línea de Agustín de Hipona (2003), quien afirmaba que el conocimiento de sí mismo es 

el inicio del camino hacia Dios, esta idea se refleja en la insistencia de Antonio en la conversión del 

corazón. En sus sermones, Antonio adopta una línea mística que privilegia la introspección. Este 

enfoque no descarta el uso de la razón, sino que la subordina a la fe y al amor, complementándola 

con la experiencia espiritual. 

Tanto Agustín como Antonio entienden la teología como sapientia (sabiduría que forma y 

transforma) y no como mera scientia (erudición). La doctrina agustiniana del interior magister —el 

maestro interior— aparece en Antonio (2007) como una iluminación del entendimiento por el 

Espíritu Santo, quien, según su predicación, habla al alma en el silencio de la oración. Agustín propone 

que el alma busca a Dios en un doble movimiento de memoria y deseo; Antonio (2007) retoma esta 

estructura y la aplica al método pastoral, orientando cada predicación a una conversión del corazón. 

La escolástica, lejos de ser una técnica vacía, es en ambos una herramienta para la purificación del 

intelecto. 

 



 

7 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Diálogo con la tradición: Aquino, Boecio y Clemente 

Aunque su raíz es agustiniana, Antonio no es ajeno al método de su tiempo. Su pensamiento refleja 

la estructura lógica de la argumentación aristotélica, como se observa en la organización sistemática 

de sus sermones: exposición del texto (expositio), división en partes (divisio), explicación (explicatio) 

y aplicación moral (applicatio). 

Por otro lado, aunque contemporáneo de Tomás de Aquino, Antonio también comparte con 

él el esfuerzo por integrar la razón y la fe. Ambos reconocen el valor de la filosofía, pero someten sus 

principios a la luz de la revelación. Como señala Tomás de Aquino (2011) en su Summa Theologiae, 

la gracia no destruye la naturaleza, sino que la perfecciona. Esta idea también está presente en los 

escritos de Antonio, que considera a la naturaleza como un espejo de lo divino. Sin embargo, sus 

métodos difieren: mientras Tomás usa a Aristóteles para construir un sistema metafísico 

monumental en la Summa, Antonio lo usa de forma más práctica y exegética. Antonio emplea una 

forma simbólica, pero con igual estructura lógica subyacente. Ambos comparten la idea de que el 

conocimiento teológico se ordena hacia el bien y la salvación, pero mientras Tomás discute cada 

cuestión a partir de objeciones y soluciones (quaestio), Antonio adopta esta forma de modo más 

intuitivo en la predicación. 

La huella de Boecio también es perceptible, especialmente en su concepción del 

conocimiento y de la providencia divina. Boecio, en su Consolación de la filosofía, presenta una visión 

del universo ordenado y jerárquico. Esta noción es retomada por Antonio, quien ve en el mundo 

creado una imagen del orden espiritual. Boecio (1999) influye en Antonio, quien reconoce la 

diferencia entre el saber teórico y el conocimiento espiritual. En sus sermones, Antonio (2007) 

distingue entre los sabios del mundo —que son capaces de hablar de Dios sin conocerlo— y los 

humildes, a quienes considera que Dios se revela a través del amor. Esta distinción boeciana entre 

los niveles de conocimiento (opinio, fides, scientia, sapientia) se refleja en Antonio como un itinerario 

pedagógico hacia la sabiduría cristiana. 

Asimismo, Clemente de Alejandría dejó una impronta significativa. Para Clemente, la 

verdadera gnosis cristiana une la fe con la razón. Antonio refleja esta síntesis al afirmar que “la ciencia 

sin caridad hincha, pero la ciencia con humildad edifica” (Antonio de Padua, 2007, p. 29), enfatizando 

que el saber verdadero nace del amor a Dios y al prójimo. Clemente (1996) sostenía que "el verdadero 



 

8 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a gnóstico es aquel que conoce por amor, y ama con conocimiento", una tesis que Antonio integra 

plenamente en su método. 

 

El uso de la autoridad patrística y bíblica 

Antonio no construye su pensamiento desde una perspectiva originalista, sino desde la tradición. 

Frecuentemente recurre a la autoridad de los Padres de la Iglesia, especialmente a Agustín, Jerónimo 

y Gregorio Magno. Su teología es un acto de memoria y de actualización: citar no es repetir, sino 

revivir en el presente la verdad revelada. 

Además, la Biblia ocupa un lugar central como fuente y horizonte interpretativo. Antonio es 

un maestro de la exégesis medieval. La Escritura no se impone de manera literal, sino que se 

transforma a través del análisis teológico y simbólico en un canal de formación del alma. Antonio 

afirma: “La Sagrada Escritura es como un espejo en el que el alma contempla su rostro espiritual” 

(Antonio de Padua, 2007, p. 33). Esta exégesis simbolista, que domina y aplica en cada predicación, 

se encuentra en línea con la tradición medieval de los cuatro sentidos de la Escritura (literal, alegórico, 

moral y anagógico). 

 

El Método Antoniano: Simbolismo y Pedagogía Escolástica 

Filosofía natural y el lenguaje del simbolismo 

La filosofía natural en Antonio de Padua está profundamente entrelazada con su visión teológica del 

mundo. A través de sus sermones, se manifiesta una comprensión simbólica del universo, en la cual 

cada criatura, cada fenómeno y cada elemento de la naturaleza refleja un aspecto de la divinidad. 

Para Antonio, la creación no es simplemente un conjunto de objetos físicos, sino un lenguaje a través 

del cual Dios habla al alma humana. 

En su comentario sobre la creación, Antonio afirma: “Dios escribió tres libros: el de la 

naturaleza, el de la Sagrada Escritura y el del alma humana” (Antonio de Padua, 2007, p. 41). Esta 

afirmación resuena con la concepción de Agustín, quien sostenía que “el mundo es como un libro 

escrito por el dedo de Dios” (De Genesi ad litteram). 

Uno de los elementos más característicos del pensamiento antoniano es su uso de analogías 

naturales para ilustrar verdades espirituales. En un sermón sobre el lirio del campo, Antonio escribe: 

“Así como el lirio se abre hacia la luz y se cierra en la oscuridad, así el alma justa se orienta hacia Dios 



 

9 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a en la claridad de la gracia, y se marchita en la sombra del pecado” (Antonio de Padua, 2007, p. 42). 

Este estilo alegórico es una forma de exégesis del mundo. Antonio no sólo predica sobre la Escritura, 

sino que "lee" la creación como si fuera un texto sagrado. En su predicación, recurre a imágenes 

potentes, como la idea de que el alma sin gracia es como un pez fuera del agua que "se ahoga en el 

fango del pecado" (Antonio de Padua, 2007, parafraseando ideas de sus sermones), o que el pan 

eucarístico es "alimento para la fe, medicina del alma y semilla de resurrección" (Antonio de Padua, 

2007), mostrando un triple sentido escolástico: literal, místico y doctrinal. 

 

La estructura escolástica en la predicación 

El pensamiento de Antonio de Padua se estructura mediante un riguroso uso del método escolástico, 

en el cual se percibe una clara división entre proposición, objeción, solución y aplicación pastoral. 

Esta lógica se observa tanto en su estructura argumentativa como en su tratamiento pedagógico de 

la teología. Su predicación resuelve la tensión franciscana entre la sabiduría y la simplicidad: utiliza la 

lógica más rigurosa no para la especulación abstracta, sino para ordenar la predicación de forma clara 

y memorable para su audiencia popular. 

En sus sermones, el esquema típico incluye una cita bíblica inicial (thema), seguida por una 

explicación literal, una interpretación moral y otra espiritual o anagógica (divisio textus). Esta 

disposición recuerda el método de Clemente de Alejandría, quien sostenía que la verdadera gnosis 

cristiana no es contraria a la razón, sino su perfeccionamiento en la fe. Antonio integra este principio 

mediante la síntesis de conceptos filosóficos y espirituales, haciendo del símbolo un instrumento 

didáctico. 

Mientras Tomás organiza el conocimiento teológico en una síntesis racional sistemática, 

Antonio emplea una forma exegética y simbólica, pero con igual estructura lógica. La afirmación 

tomista “la gracia no destruye la naturaleza, sino que la perfecciona” (ST I, q.1, a.8) encuentra eco en 

la predicación antoniana, donde se sostiene que “la naturaleza creada está preñada de signos divinos 

que claman por redención” (Antonio de Padua, 2007, p. 36). 

 

Análisis de sermones: teología y pastoral 

El método de Antonio se aprecia con claridad en sus sermones. Uno de los más emblemáticos es el 

pronunciado para la fiesta de Pentecostés, donde se muestra una clara estructura escolástica. En él, 



 

10 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a Antonio utiliza la metáfora del fuego para describir la acción del Espíritu Santo en el alma humana: 

“Así como el fuego consume, ilumina y calienta, así el Espíritu Santo quema el pecado, ilumina el 

entendimiento y calienta el corazón con el amor divino” (Antonio de Padua, 2007, p. 35). 

Este sermón ilustra la capacidad de Antonio para unir imagen, doctrina y moral en un solo 

movimiento pedagógico. Siguiendo el modelo de la divisio textus, Antonio divide el pasaje evangélico 

en tres partes, que interpreta respectivamente de forma literal, moral y mística. No es una simple 

homilía; es una clase de teología estructurada, entregada con fervor pastoral. 

En otro sermón, correspondiente al segundo domingo después de Pascua, Antonio se centra 

en el Buen Pastor, utilizando la figura del pastor para hablar del papel del sacerdote: “El que predica 

con la palabra y con la vida, ése es el verdadero pastor que conduce a las ovejas al pasto de la 

eternidad” (Antonio de Padua, 2007, p. 35). Este pasaje evidencia su visión pastoral integrada con la 

teología: la doctrina (palabra) es inseparable de la ética (vida). 

 

Teología de la Creación 

La doctrina de la participación 

Antonio adopta el principio neoplatónico de la participación para explicar la relación entre Dios y el 

mundo. Según este principio, las criaturas no tienen existencia en sí mismas, sino que participan del 

ser divino como de una fuente. Esta visión, también compartida por Boecio y retomada por Tomás 

de Aquino, sostiene que la bondad de las cosas creadas es un reflejo de la bondad divina. 

En este sentido, Antonio afirma que “todo lo bueno que hay en la criatura es un rayo de la 

luz eterna” (Antonio de Padua, 2007, p. 43). La criatura es signo (signum), vestigio (vestigium) y figura 

(figura). No se le adora, pero se le contempla como sacramento natural del Creador. Esta visión 

permite a Antonio ofrecer una teología de la naturaleza que es a la vez simbólica y profundamente 

ortodoxa. El mundo no es un mero escenario, sino un participante activo en la revelación. 

 

La naturaleza divina y el mundo creado 

Mientras Tomás de Aquino sistematizó la relación entre Dios y el mundo principalmente a través de 

su doctrina de las causas (causa ejemplar, eficiente, formal y final) de raíz aristotélica, Antonio se 

mantiene en la línea agustiniana. Aunque no rechaza la causalidad, su énfasis está en la creación 

como exemplum o signum. Antonio, aunque sin formularlas en términos técnicos, emplea estas 



 

11 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a nociones en sus imágenes. Por ejemplo, cuando habla del árbol de la fe, describe sus raíces 

(humildad), tronco (doctrina), ramas (virtudes) y frutos (obras), lo cual refleja una visión finalista y 

estructurada del ser, pero siempre orientada a la pedagogía moral. 

Agustín, por su parte, había declarado que “todas las cosas son buenas en tanto que existen” 

(Confesiones, VII), lo cual Antonio confirma en su afirmación de que “la criatura no debe ser 

despreciada, sino comprendida como camino hacia su Creador” (Antonio de Padua, 2007, p. 44). Esta 

relación armónica entre filosofía natural y teología caracteriza el pensamiento escolástico, y Antonio 

la encarna desde una perspectiva eminentemente pastoral y mística. Su contemplación del mundo 

está orientada a suscitar conversión, adoración y conocimiento. 

 

Conclusiones y valoración actual del pensamiento antoniano 

El pensamiento de Antonio de Padua representa una síntesis original entre el rigor de la escolástica, 

la profundidad de la tradición patrística y la sensibilidad espiritual de la predicación franciscana. 

Aunque su obra no fue estructurada como un tratado sistemático al estilo de Tomás de Aquino, ni 

como una autobiografía intelectual como la de Agustín, los sermones de Antonio poseen un valor 

filosófico-teológico que sigue siendo relevante hoy. 

En primer lugar, su método refleja una inteligencia que articula el símbolo con el argumento, 

la alegoría con la doctrina y la contemplación con la lógica. Su riqueza de imágenes no oscurece su 

precisión conceptual; por el contrario, potencia su eficacia pedagógica. Su modo de enseñar combina 

elementos del método expositivo de Clemente de Alejandría con el ordenamiento teológico de la 

escolástica tomista y la interioridad mística de Agustín. Demuestra que el rigor intelectual no es 

enemigo de la piedad pastoral, sino su fundamento. 

Además, Antonio muestra cómo la filosofía de la naturaleza puede convertirse en camino 

espiritual. Para él, cada criatura es un signo, un reflejo del Creador, y el mundo es un libro abierto a 

la inteligencia iluminada por la fe. Esta visión no es meramente contemplativa, sino profundamente 

práctica y moral: la observación de la naturaleza debe llevar al hombre al arrepentimiento, al amor 

de Dios y al servicio de los demás. 

Su capacidad de incorporar elementos aristotélicos, como el orden lógico y la causalidad, sin 

perder la profundidad simbólica y la orientación pastoral, lo convierte en una figura única de la 

escolástica temprana. Al igual que Boecio, supo mediar entre mundos intelectuales distintos; al igual 



 

12 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Fi
lo

so
fí

a que Agustín, supo elevar la razón hacia la sabiduría; y al igual que Tomás, supo armonizar la teología 

con el mundo creado, aunque por una vía distinta. 

Hoy en día, el pensamiento de Antonio puede servir de inspiración para una teología que no 

se limite a la abstracción, sino que hable al corazón del hombre contemporáneo. En un tiempo de 

crisis ecológica, su insistencia en leer el "libro de la naturaleza" resuena con una profunda actualidad, 

invitando a una eco-espiritualidad que ve en la creación un reflejo del Creador. Su obra continúa 

teniendo vigencia como modelo de integración entre razón, fe y experiencia espiritual. Antonio de 

Padua no es sólo un predicador del pasado, sino también un interlocutor actual para quienes buscan 

una conexión con una filosofía religiosa, una teología encarnada y una espiritualidad intelectual que 

abrace tanto la creación como el Creador. 

 

Referencias 

Agustín de Hipona. (2003). Confesiones. (J. Cosgaya, Trad.). Madrid: Editorial Tecnos. 

Agustín de Hipona. (2005). De Genesi ad litteram. (B. Martín, Trad.). Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos. 

Antonio de Padua. (2007). Escritos Selectos. (Fray Contardo Miglioranza, Trad.). Sevilla: Editorial Apostolado 

Mariano. 

Boecio. (1999). La consolación de la filosofía. (L. M. Bermejo, Trad.). Madrid: Gredos. 

Clemente de Alejandría. (1996). Stromata. (M. Merino Rodríguez, Trad.). Madrid: Ciudad Nueva. 

Gadamer, H.-G. (2004). Verdad y método: Fundamentos de una hermenéutica filosófica (J. A. Fernández-

Galiano, Trad.). Síntesis. (Obra original publicada en 1960) 

Tomás de Aquino. (2011). Suma Teológica. (Trad. Frailes Dominicos de las Provincias de España). Madrid: 

Biblioteca de Autores Cristianos. 


