
 

1 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Hybris y hamartía en Los de abajo 
de Mariano Azuela. 

 
Hybris and hamartia in Los de abajo 

by Mariano Azuela. 
 

DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0291 
 
Jesús Santiago Said Ortega Camacho  
Universidad Autónoma Metropolitana. 
(MÉXICO) 
CE: antonszandor999@outlook.com   
       https://orcid.org/0000-0001-6323-0100     
 
Esta obra está bajo una licencia internacional Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0. 

 
 

Recepción: 14/08/2025 Revisión: 10/11/2025 Aprobación: 04/12/2025 

 

Resumen 
Este estudio pretende analizar la manifestación de hybris y hamartía en el personaje 
Demetrio Macías de la novela Los de abajo de Mariano Azuela con el fin de 
demostrar dos hipótesis: a) la hipótesis de mínima plantea que Demetrio Macías es 
un personaje complejo porque padece hybris y comete hamartía, lo cual confirma 
que él no es un personaje estereotipado –como afirman algunos críticos de esta 
novela de Azuela–, sino que es un personaje que presenta la propiedad artística de 
los caracteres por la cual, según Aristóteles, el personaje tiene que ser “bueno”, 
“apropiado”, “semejante” y “constante”. b) La hipótesis de máxima plantea la idea 
de que la hybris manifestada en Demetrio Macías, y reflejada contagiosamente en 
ciertos personajes, propicia su caída final y, como efecto de ese “exceso de carácter”, 
las acciones del personaje resultan sin propósito (o mejor dicho desproporcionadas). 
Esta última afirmación indica, como postulado definitivo, que la novela, durante 
mucho tiempo, fue catalogada como una obra ideológicamente “neutral” o 
“apolítica”. Sin embargo, son las acciones desproporcionadas –efecto de la hybris y 
hamartía que manifiesta el carácter y las acciones del protagonista– las que definen 
la ambigüedad en la tesis general de la novela. 
 
Palabras clave: Hybris. Hamartía. Tragedia. Revolución. 
 
Abstract 
This study aims to analyze the manifestation of hybris and hamartia in the character 
Demetrio Macías from Mariano Azuela's novel Los de abajo in order to demonstrate 

Cómo citar este artículo (APA): 
 
En párrafo: 
(Ortega, 2026, p. _). 
 
En lista de referencias: 
Ortega, J.S.S. (2026). Hybris y hamartía en Los de abajo 
de Mariano Azuela. Revista Sincronía. 30(89). 142-174 
DOI: 10.32870/sincronia.v30.n89.e0291 

 

Revista Sincronía. v30. n89. e0291 

mailto:antonszandor999@outlook.com
https://orcid.org/0000-0001-6323-0100
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es


 

2 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

two hypotheses: a) The minimal hypothesis posits that Demetrio Macías is a complex 
character because he suffers from hybris and commits hamartia, which confirms that 
he is not a stereotyped character – as some critics of this Azuela novel claim – but 
rather a character that presents the artistic property of characters by which, 
according to Aristotle, the character has to be "good," "appropriate," "similar," and 
"consistent." b) The maximal hypothesis proposes the idea that the hybris 
manifested in Demetrio Macías, and contagiously reflected in certain characters, 
leads to his final downfall and, as an effect of that "excess of character," the 
character's actions are purposeless (or rather disproportionate). This last statement 
indicates, as a definitive postulate, that the novel, for a long time, was categorized 
as an ideologically "neutral" or "apolitical" work. However, it is the disproportionate 
actions – an effect of the hybris and hamartia that manifests the character and 
actions of the protagonist – that define the ambiguity in the general thesis of the 
novel. 
 
Palabras clave: Hybris. Hamartia. Tragedy. Revolution. 

 

 

Para Nataly, con todo mi amor 

 

Para este trabajo utilizo la versión de la novela Los de abajo de 1920 puesto que, como se ha 

documentado en trabajos ecdóticos posteriores, dicha versión incorpora correcciones estilísticas que 

hizo el autor sin afectar la estructura general de la obra, a la vez que mejoran la calidad literaria del 

texto, la oralidad y la constitución de los personajes. De la misma manera, esta edición permite una 

lectura más dinámica gracias a los ajustes finales del autor. No obstante, más allá del aspecto 

estilístico que incorpora la edición de 1920, algunos críticos de esta obra afirman que las correcciones 

y ajustes realizados concentran, además, un punto de vista social e histórico de Azuela a consecuencia 

de la transcendental situación política que sufría México durante el año de 19151.  

Víctor Díaz Arciniega, uno de los académicos más reconocidos por su labor y valoración de la 

obra de Mariano Azuela, explica que la versión de 1920 de Los de abajo muestra cómo el contexto 

histórico que vivió el autor afectó directamente en la creación del texto y también da las razones por 

las cuales resulta útil la comparación entre la primera versión de Los de abajo de 1915 y la de 1920. 

“Más aún: la comparación entre las dos versiones nos ayuda a identificar cómo en 1915 la inmediata 

 
1 Cfr. Víctor Díaz Arciniega, “Los de abajo, cien años después”, en Los de abajo por Mariano Azuela (México: 
Fondo de Cultura Económica, 2015), p. 10.    



 

3 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

experiencia viva generó su catarsis literaria, como ilustra la entonces riesgosa exploración de una 

novedosa técnica narrativa.” (Díaz, 2015, p. 45). 

El aparente “origen” de Los de abajo tiene lugar en una larga expedición que vivió Mariano 

Azuela como médico, al trasladar a un herido llamado Manuel Caloca desde Tepatitlán hasta 

Aguascalientes para operarlo (p. 12). Si bien, aunque es un hecho externo a la novela, la mayoría de 

los críticos de esta obra aseguran que es un aspecto relevante de la misma (como se verá más 

adelante), no sólo porque en este suceso biográfico del autor quieren encontrar una causa material 

que sirva de explicación para la creación de la novela, sino también porque afirman que se trata de 

una causa que contribuyó al éxito que la misma hoy en día posee. Sin embargo, se ha llegado a afirmar 

que existieron una serie de hechos externos a la obra –entre ellos la corrección de ésta en el año 

1920– que contribuyeron a su éxito y que, de la misma manera, la convirtieron en lo que es ahora: 

una novela canónica de la Revolución mexicana.     

En otras palabras: mucho tiempo después lo supimos: para el éxito de Los de abajo fue 

necesario, por un lado, la tan profunda como discreta corrección estilística realizada por el 

autor para la segunda edición (1920) y, por el otro, el paso de un lustro y la simultánea 

coincidencia de un cambio de gobierno y de una polémica periodística para, todo en conjunto, 

estimular la valoración y aceptación de la novela, al punto de convertirse súbitamente en el 

paradigma de la llamada novela de la Revolución mexicana. En esto último, el potencial 

ideológico e histórico de la novela redundó en provecho de su éxito y, también, en detrimento 

de la difusión y conocimiento –muy particularmente acentuado con las novelas 

vanguardistas, incluso descalificadas en el prólogo a sus Obras completas con el epíteto de 

“herméticas” – del resto de la obra novelística de Azuela. (Díaz, 2011, p. 284)   

 

La lista de las causas del éxito de la obra durante la vida de Azuela, así como la transformación de la 

novela en “paradigma” (canon) de la literatura de la Revolución mexicana, según Díaz Arciniega, se 

reducen a seis: 1) la corrección que Azuela hizo de su obra en 1920, 2) el paso de un lustro, 3) la 

transición del gobierno de Obregón a Calles, 4) una polémica periodística de 1925 que protagonizó 

Francisco Monterde, 5) el contenido de la obra y 6) la poca difusión de las obras restantes de Azuela 

entre los lectores mexicanos. De acuerdo a él, la suma de todas estas causas dio como resultado que 

Los de abajo fuese una novela célebre en su momento. Sin embargo, Jorge Ruffinelli asegura que el 

triunfo de la obra de Azuela se debe fundamentalmente a tres personajes que fueron Rafael López, 



 

4 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

quien mencionó a Los de abajo en una entrevista, Francisco Monterde, quien generó una polémica 

sobre la misma, y Gregorio Ortega, quien difundió la obra en México, Madrid y París. No obstante, 

Jorge Ruffinelli asegura que la superación del estilo realista que pretendió cumplir Mariano Azuela en 

Los de abajo fue un intento tímido2. A diferencia de lo que afirma Díaz Arciniega, Ruffinelli indica que 

la novela no era realmente tan difícil de descifrar, ya que a principios del siglo XX el público lector ya 

había sido introducido en autores tan audaces como Proust, Joyce o Kafka. Lo que, a juicio de 

Ruffinelli, provocó el éxito de la novela fue gracias a un aspecto contextual, el cual fue la necesidad 

del Estado mexicano de “integrar obras y escritores dentro de su sistema como un modo de impedir 

(o neutralizar) el antagonismo o la crítica, el cuestionamiento de su orden y la jerarquía de privilegios 

sociales y económicos implícitos en ese orden” (Ruffinelli, 2011, pp. 52 – 53). A este respecto, 

surgieron críticas muy favorables e influyentes, como la que hizo José Mancisidor y que determinaron 

su fama.     

Por otro lado, Díaz Arciniega, así como Jorge Ruffinelli, intentan explicar por qué la primera 

versión de Los de abajo no tuvo un éxito inmediato. De acuerdo a Díaz Arciniega, la primera versión 

fracasó a consecuencia de cuatro razones: 1) haberla escrito sobre la marcha, 2) la trama carece de 

un principio de causalidad, 3) cuenta con un supuesto “contrapunto” que el lector de aquel momento 

no supo descifrar y 4) la edición no tuvo los ajustes ni las correcciones necesarias3. Por su parte, Jorge 

Ruffinelli argumenta que la primera versión de la novela fracasó a causa de explicaciones alternativas 

como el contexto armado y caótico del momento, el centralismo cultural de la Ciudad de México, la 

descomposición social y la ignorancia.  

Pues bien, no es necesario explicar aquí por qué la primera versión de Los de abajo fracasó 

en su momento; sin embargo, es importante para nuestro estudio explicar por qué la obra, luego de 

un tiempo, sí lo tuvo. Ahora bien, las anteriores razones que dieron tanto Víctor Díaz Arciniega como 

Jorge Ruffinelli no son causas necesarias ni suficientes para determinar el éxito de la obra de Azuela 

ni mucho menos para catalogarla como obra canónica de la literatura de la Revolución mexicana, 

puesto que los juicios de gusto no están determinados por cuestiones ajenas a la obra de arte.  

 
2 Cfr. Jorge Ruffinelli, “Los de abajo y sus contemporáneos. Mariano Azuela y los límites del liberalismo”, en 
Literatura Mexicana. 1(1), (2011) pp. 41 – 64.  
3 Cfr. Víctor Díaz Arciniega, “Sobre la marcha. Las novelas cortas de Azuela”, Literatura Mexicana, Vol. 21. Núm. 
2, (2010a) p. 120.  



 

5 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Como sabemos, Los de abajo es la obra más importante de Mariano Azuela. Él, además de 

recibir el Premio Nacional de Literatura, fue nominado para el Premio Nobel de Literatura en 1949. 

Sin embargo, como lo hemos indicado, las cuestiones externas a la novela no son suficientes ni logran 

explicar por qué la obra es valiosa. A propósito, Harold Bloom en su brillante obra El canon occidental: 

La escuela y los libros de todas las épocas, reflexiona acerca de este tipo de afirmaciones, las cuales 

sugieren que las obras literarias alcanzan el éxito entre el público lector y, también, forman parte del 

canon debido a provechosas campañas de publicidad y propaganda (declaraciones como las de Jorge 

Ruffinelli al afirmar sobre la necesidad del Estado mexicano de integrar obras y escritores en su 

sistema para impedir el antagonismo y la crítica); no obstante, esta clase de afirmaciones resultan, al 

final, ser explicaciones no sólo insuficientes, sino que están fuera de lugar, puesto que son 

particularidades totalmente ajenas a la obra en sí misma.  

Si tratamos de realizar un ejercicio crítico sobre las causas que enlistaron los anteriores 

académicos tendríamos como resultado que ellos, de manera implícita, han llegado a cuestionar 

incluso el talento de Azuela como autor y, asimismo, la calidad estética inherente de Los de abajo 

como obra literaria. La respuesta a la pregunta sobre por qué Los de abajo de Mariano Azuela tuvo 

éxito entre los lectores en su momento, lo tiene hoy en día y muy posiblemente lo seguirá teniendo 

a lo largo de la historia, la reducen a una explicación simplemente externa, pues desconocen la 

calidad estética de la obra en beneficio de una disquisición social, como si la obra hubiera alcanzado 

el éxito por una cuestión meramente fortuita. Harold Bloom advierte que, en cada periodo histórico, 

no todos los géneros gozan de la misma popularidad, y algunos quedan relegados al olvido. Bloom 

expone de manera brillante que es la elección estética la que ha guiado siempre cualquier aspecto 

laico de la formación del canon.  

En el caso de Los de abajo, como lo menciona Jorge Ruffinelli (2011), el Estado asumió el 

discurso histórico de la Revolución mexicana, y así logró consolidar y legitimar la novela de Azuela 

entre la sociedad mexicana; sin embargo, ésta no es la verdadera razón de por qué Los de abajo es 

una obra canónica hoy en día. Es el mismo Rufinelli quien cita las palabras de José Mancisidor cuando 

reconoce que los novelistas de la Revolución proceden de Los de abajo de Mariano Azuela4. En esta 

declaración que recupera Ruffinelli se encuentra el acercamiento a una verdadera respuesta a la 

 
4 Cfr. J. Ruffinelli, 2011, p. 55.  



 

6 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

pregunta de por qué la novela de Azuela se puede considerar un texto canónico de la literatura de la 

Revolución mexicana. Asimismo, Ruffinelli, en la introducción que escribe para la edición crítica de 

Los de abajo publicada en 1996, dice lo siguiente: “Los de abajo se ha convertido en un clásico –

dentro de las varias acepciones que señala Henry Peyre en Qué es el clasicismo– modelo de la 

narrativa, un libro que se enseña en clases, una obra señera dentro de nuestra cultura, etc.” 

(Ruffinelli, 1996, p. xxxi) Y, a pesar de que Ruffinelli intenta –y en ocasiones logra estar cerca– de 

responder correctamente a la pregunta, vuelve a caer en el error de dejarse llevar por los aspectos 

externos de la obra, pues llega a argumentar que la novela de Azuela es una obra canónica porque 

en ella el autor expresó sus “decepciones” con respecto a la Revolución mexicana5. Además, afirma 

que Los de abajo logró convertirse en una novela canónica gracias su contenido, es decir, los temas 

de los que trata.        

Lo importante es señalar que esta vinculación con la realidad cotidiana pudo hacer de 

su libro un mero testimonio, o un libro de memorias, como los que abundaron después de la 

Revolución, pero fue mucho más: fue y es una novela de gran calidad literaria, que por ser 

novela y estar a la vez imbuida de los acontecimientos de su presente logró el gran aprecio 

de que hoy disfruta. (p, xxxii). 

 

La realidad es que un texto canónico no se determina por su compromiso con el entorno histórico, ni 

tampoco por “crear polémica”. Se determina por lo que llamaría Harold Bloom el “poder de 

contaminación” y porque trasciende su época; en otras palabras, un texto canónico es aquel que 

sirve como modelo para la creación de nuevas obras, pero también porque sigue siendo un texto 

cuya lectura produce un goce estético a lo largo de los tiempos, sin importar el contexto histórico ni 

el tipo de sociedad y, por ello, la obra canónica cuenta con un principio de selectividad. Una obra 

canónica como Los de abajo la leemos, no con la finalidad de conformar nuestros valores sociales, 

políticos, personales o morales, pues de ser así, se trataría de una lectura egoísta, y la obra, por su 

parte, se encontraría al servicio de una ideología o de cualquier otro tipo de interés espurio. A Los de 

abajo la leemos y apreciamos porque es una obra diferente a cualquier otra y, por ello, es una obra 

selectiva.       

 
5 Cfr. J. Ruffinelli. (1996). “Introducción del coordinador”, en Los de abajo. Edición crítica. Madrid: ALLCA 
XX/Fondo de Cultura Económica, p. xxxi.  



 

7 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

De hecho, un canon es una ansiedad conquistada, al igual que toda gran obra literaria 

es la ansiedad conquistada del escritor. El canon literario no nos sumerge en la cultura; no 

nos libera de la ansiedad cultural. Por contra, confirma nuestras ansiedades culturales, 

aunque ayuda a darles forma y coherencia. (Bloom, 1995, p.  535) 

 

Los de abajo representa un poder y una autoridad estéticos. Mariano Azuela determinó el canon de 

la literatura de la Revolución mexicana al tender puentes entre precursores y sucesores, como Nellie 

Campobello, Rafael F. Muñoz, Martín Luis Guzmán, José Mancisidor, Agustín Yáñez, Francisco Rojas 

González, Francisco L. Urquizo, hasta llegar a autores como Jorge Ibargüengoitia, José Revueltas, Juan 

Rulfo, Ángeles Mastretta y Carlos Fuentes. Harold Bloom afirmó que los grandes estilos “son 

suficiente para la canonicidad, pues poseen poder de contaminación, y la contaminación es la prueba 

práctica para la formación del canon” (1995, p. 531). Y, sin embargo, la mayoría de los académicos 

que dedican su tiempo a estudiar esta novela de Azuela caen en el error de atribuirle valor estético a 

su contenido e, incluso, a las intenciones de su autor. Por ejemplo, Ruffinelli, en la cita anterior, 

menciona que Los de abajo es “una novela de gran calidad literaria”, pero nunca logra explicar por 

qué. El lugar común es el mismo. Siempre que queremos descubrir el valor estético de Los de abajo, 

los académicos expertos en ella nos dicen lo mismo: la obra es una reflexión histórica y un 

cuestionamiento moral de la Revolución mexicana. Pero nunca logran dar una explicación clara 

acerca de esa supuesta relación entre el contexto histórico y la valoración estética.   

Según Víctor Díaz Arciniega, en la novela Los de abajo, Mariano Azuela logró vincular su 

realidad inmediata con el drama humano. Justo por este motivo, académicos como Ruffinelli se han 

preguntado acerca de la recepción ideológica y política de esta obra, pues formulan 

cuestionamientos sobre si Los de abajo es o no una novela “reaccionaria”, a la vez que se preguntan 

si ésta representa con fidelidad a la Revolución mexicana, o si en realidad se trata de un retrato parcial 

y distorsionado.     

Respecto a las declaraciones de diversos académicos que afirman que una cualidad de Los de 

abajo es la historicidad –es decir, esa visión de la realidad total e imparcial–, tenemos, en primer 

lugar, a Jorge Ruffinelli, quien habla de la necesidad de encontrar en la novela una “imagen” 

representativa y aclaratoria de aquel momento histórico de México, a la vez que le reprocha a la 



 

8 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

novela el no haber propuesto una “solución” a los conflictos sociales del momento6. De igual manera, 

críticos como Seymour Menton, desde un punto de vista intertextual, le atribuyen a la obra la 

cualidad de ser susceptible de interpretarse como –según él– “la epopeya de la Revolución 

mexicana”7. Asimismo, Mónica Mansour asegura que “el texto es una especie de testimonio crítico 

de algunos aspectos del proceso revolucionario mexicano y, a la vez, representa una innovación de 

la estructura y el lenguaje respecto de la novelística anterior.” (Mansour, 1996, p. 251) Por su parte, 

Díaz Arciniega atribuye a la novela de Azuela la cualidad de tener una “historicidad” particular, pues, 

a su juicio, la obra no muestra a los revolucionarios desde una perspectiva heroica y abnegada, sino 

que los recrea desde una condición completamente humana, con todos sus defectos y errores8. Para 

él, la novela es una recreación simbólica de aquellas circunstancias históricas.    

El valor histórico del relato novelesco se trasparenta en su verosimilitud debido a la 

calidad de la recreación de la condición humana y militar de aquella guerra; repito y subrayo, 

con astucia literaria Mariano Azuela trabó esa verosimilitud dentro de una línea de tiempo 

veraz: trascurrieron “casi” dos años del inicio de la revolución de Demetrio y sus hombres 

hasta que volvieron a Juchipila, y cuando entraban al pueblo escucharon cómo repicaban las 

campanas de la iglesita, pero no para celebrar su regreso, sino para llamar al rosario. (Díaz, 

2015, p. 29) 

 

 
6 “En este sentido, la propuesta de Azuela en Los de abajo fue original, poderosa y al mismo tiempo limitada. 
Original y poderosa por referirse con vivacidad polémica a los hechos aún dramáticos de la vida colectiva; 
limitada, porque su visión no fue más allá de los principios liberales, no pasó de proponerse la reivindicación 
política. No fue la suya una visión estructural y estructurada, profunda, orientada a la raíz. Azuela mostró, como 
ningún escritor antes (ni después), la aparición y el ascenso poderoso de los sectores medios en la vida 
mexicana. Dejó novelas inteligentes y bien armadas sobre la problemática contradictoria de estas clases. 
Fustigó los hábitos sociales desde un punto de vista muy personal, con honestidad, pero nunca se planteó el 
análisis o la pregunta por los orígenes de aquellos problemas sociales que podían lúcidamente, sin embargo, 
describir. No forjó por eso, ninguna relación comprensiva con el pueblo, en particular los sectores más 
humildes, ese pueblo que antes de la Revolución no era dueño del poder económico y político del país y que 
después de la Revolución tampoco logró serlo.” Cfr. Jorge Ruffinelli, “Los de abajo y sus contemporáneos. 
Mariano Azuela y los límites del liberalismo”, 1996, p. 62. 
7 “La clave para comprender esta estructura orgánica es la interpretación de la novela como la epopeya de la 
Revolución mexicana y de cierta manera, la epopeya del pueblo mexicano en general. Aunque la acción de la 
novela está explícitamente colocada entre 1913 y 1915, las alusiones directas e indirectas a las raíces indígenas 
del pueblo mexicano extiende los límites cronológicos de la novela y refuerzan su aspecto mítico. 
Descendientes de los indios precortesianos, Demetrio Macías y sus hombres están condenados a caminar a 
ciegas en el espacio y en el tiempo.” Cfr. Seymour Menton, “Texturas épicas de Los de abajo”, 1996, p. 240.      
8 Cfr. V. Díaz Arciniega, “Los de abajo, cien años después”, en M. Azuela, 2010b, p. 27.   



 

9 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Para Díaz Arciniega, la novela adquiere valor porque su trama es verosímil, es decir, que el tiempo, el 

espacio y la caracterización de los personajes son congruentes con la realidad que Azuela vivió. Para 

decirlo con otras palabras, a juicio de este académico, la cualidad más valiosa de Los de abajo es la 

coherencia que mantiene entre el relato novelesco y el marco contextual que lo rodeaba. Por lo tanto, 

al ver la obra como una especie de registro histórico de la guerra de la Revolución mexicana, Arciniega 

sugiere que el valor del texto radica principalmente en su utilidad para comprender la situación 

política del país.  

Los de abajo es el registro de la guerra: primero, la ofensiva contra y derrota del ejército 

federal y, después, la disputa armada pero ahora entre facciones enemigas y ambas 

revolucionarias; con la guerra se trastornó toda convención lógica y moral, cuyas 

repercusiones Azuela recreó literariamente en su novela. (Díaz, 2015, p. 41)  

 

Este tipo de enfoque se le llama historicista9, el cual plantea que cualquier idea o hecho –en este caso 

una novela como la de Azuela– únicamente puede ser comprendida dentro de su contexto histórico. 

Sin embargo, no debemos olvidar que las manifestaciones hechas en una obra literaria no son 

literalmente ciertas, incluso si se trata de una novela histórica como Los de abajo, que trata de 

proporcionar supuesta “información” sobre sucesos reales. Pues bien, este tipo de enfoque carece 

de rigor y sus resultados ni siquiera se pueden demostrar. Se debe partir, entonces, de la premisa 

que indica que la literatura no aporta conocimiento nuevo; más exactamente exige conocimiento por 

parte del lector para que éste pueda comprender y valorar una obra literaria. A partir de esta base 

podemos plantear dos problemas: 1. ¿el método de valoración y análisis historicista es el correcto 

para comprender y valorar una novela como la de Azuela? Y 2. ¿en qué medida resulta necesario (o 

incluso innecesario) el conocimiento histórico y contextual de la novela Los de abajo para emitir 

juicios de gusto sobre ella?  

Pues bien, Ruffinelli afirmó que existe una necesidad de encontrar en la novela una imagen 

representativa y aclaratoria de aquel momento histórico de México; no obstante, esta necesidad que 

desea ver es una necesidad imaginaria, puesto que el tiempo y el espacio de cualquier novela no son 

los de la vida real. Toda obra literaria, por más naturalista que sea, está construida con arreglo a 

ciertas convenciones artísticas. Consecuentemente, Ruffinelli reprochó a la novela el no haber 

 
9 Cfr. Mario Bunge, (2014), Pseudociencia e ideología, México: Siglo XXI Editores.   



 

10 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

planteado el análisis de los orígenes de aquellos conflictos sociales ni haber forjado ninguna relación 

con las clases sociales más desfavorecidas, como si Los de abajo se tratara de un texto de ciencias 

políticas o un manifiesto comunista. De la misma manera, Seymour Menton y Mónica Mansour 

afirman que la novela es un testimonio histórico del proceso revolucionario e, incluso, como es el 

caso de Menton, cataloga a la novela como la “epopeya del pueblo mexicano”. Y aunque es una 

declaración bastante común en las academias donde se enseña literatura, este tipo de afirmaciones, 

a pesar de ser falsas, aún cuentan con mucha aprobación, por lo que es necesario explicar que ningún 

escritor escribe desde la nada, pues su visión está marcada por lo que ha vivido. En otras palabras, 

este tipo de declaraciones sugieren que una obra literaria (como es el caso de Los de abajo) es un 

registro histórico que abarca de manera imparcial el proceso de guerra revolucionario, como si el 

autor, en lugar de un ser un humano, fuese Dios. Pero, por el contrario, al tratarse de un humano, 

tiene límites y, en consecuencia, no puede incluir todo lo que ocurre en una sociedad. De la misma 

manera, el escritor no es un ser humano diferente a los demás en cuanto a su subjetividad, pues 

también su visión del mundo se ve contaminada por sus intereses personales, sus creencias religiosas, 

sus inclinaciones políticas y sus supersticiones, por más imparcial que intente serlo al momento de 

escribir.          

El escritor, inevitablemente, expresa su experiencia y concepto total de la vida; pero 

sería manifiestamente contrario a la verdad decir que expresa cabal y exhaustivamente la 

totalidad de la vida, o incluso la vida toda de una época dada. Constituye un criterio valorativo 

específico decir que un autor debe dar expresión plena a la vida de su época, que debe ser 

“representativo” de su siglo y de su sociedad. Además –ocioso es decirlo–, los términos 

“pleno” y “representativo” requieren no escasa medida de interpretación: en la mayor parte 

de la crítica social parecen significar que el autor no debe ignorar situaciones sociales 

específicas (verbigracia, la miserable condición del proletariado), o incluso que debe 

compartir con el crítico una actitud e ideología que son exclusivas de éste. (Wellek & Warren, 

1966, p. 113 – 114)  

 

Díaz Arciniega, por su parte, observa en la novela una representación novelizada de la etapa 

revolucionaria de México; desafortunadamente ésta no es una observación objetiva, sino un juicio 

de valor, puesto que es una expectativa basada en un punto de vista particular, no en una necesidad 

literaria.  



 

11 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Finalmente podemos concluir que el método historicista no es el adecuado para analizar a 

Los de abajo porque, como vimos, algunos críticos no sólo exigen que el autor hable de ciertos temas, 

sino que, además, piense como ellos, es decir, quieren que el escritor tenga la misma ideología del 

crítico, lo cual es un criterio bastante restrictivo. Del mismo modo, no es necesario el conocimiento 

histórico y contextual de la novela Los de abajo para emitir juicios de gusto sobre ella, puesto que 

toda obra literaria es una expresión parcial y subjetiva, no una enciclopedia de su tiempo. 

Para continuar con los diferentes tipos de valoración que la crítica ha propuesto a Los de 

abajo se encuentran los orígenes y las intenciones de Azuela y, en consecuencia, la tesis que plantea 

la novela.  

Díaz Arciniega afirma que Azuela, en Los de abajo, se alejó de las normas estructurales del 

realismo naturalista –es decir, de un supuesto principio de causalidad en la trama– y de los objetivos 

moralizantes que eran comunes en esa corriente estética. Este académico llega a establecer que 

Azuela buscó ese doble alejamiento a causa de lo que él llama un “impulso vital”10, el cual surgió en 

él como efecto de los acontecimientos que vivió. La crítica genética que utiliza Díaz Arciniega 

considera relevante y valioso las experiencias inmediatas del autor sobre su obra, pues de esa manera 

cree poder observar el proceso de transformación de la “conciencia estética” de Mariano Azuela. 

Otros académicos como Seymour Menton afirman que la novela de Azuela comparte múltiples 

semejanzas textuales con la Ilíada de Homero precisamente porque “Azuela estudió el griego 

examinándose durante el año lectivo de 1890 – 1891 en el Liceo de Varones de Guadalajara” (1996, 

p.  241). Otro ejemplo de cómo la crítica ha utilizado el argumento de los orígenes es el de Mónica 

Mansour, quien atribuye las opiniones de Alberto Solís al autor.  

Azuela explícitamente se identifica con el personaje de Alberto Solís que, por su propia 

experiencia, está en favor de la revolución en teoría, principios e ideales, pero es muy 

pesimista respecto de que esto pueda llevarse a la práctica; por ello, explica la transformación 

casi automática de revolucionarios a «bandidos» (como los llamaban los antirrevolucionarios) 

pero no la justifica. La ambigüedad de esta postura de Solís, en efecto, es la de Azuela, tanto 

en el texto como fuera de él: el autor se enorgulleció de que la novela fuese aclamada tanto 

por la extrema derecha como por los comunistas. (1996, p. 273)  

 
10 V. Díaz Arciniega, (2011). “Azuela entre dos corrientes”, en Una selva infinita. La novela corta en México 
(1872-2011), México: Universidad Nacional Autónoma de México/Fundación para las Letras Mexicanas. p. 125.    



 

12 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

 

Esta línea de interpretación es más utilizada por Díaz Arciniega, quien, a pesar de no atribuirle de 

manera tan explícita los pensamientos de los personajes al autor –porque también lo hace, como se 

verá más adelante–, asegura que Azuela fue influenciado por la doctrina positivista y que por eso 

incluyó en sus novelas una exigencia para que los novelistas formen parte del “pueblo” y se 

comprometan con la sociedad para que la puedan recrear desde una “perspectiva crítica” (2010, p.  

13). Incluso Díaz Arciniega cita las palabras que Mariano Azuela dio en una conferencia para 

demostrar que sus convicciones ideológicas e intenciones coinciden con los supuestos 

planteamientos de sus novelas11.  

En el prólogo que redacta Díaz Arciniega para la edición conmemorativa de Los de abajo, 

afirma nuevamente que Mariano Azuela escribió dicha obra con el propósito explícito de “evocar y 

valorar sus experiencias con el ejército popular villista” (2015, p. 15). También agrega que las historias 

de vida que atribuyó a sus personajes provienen de su experiencia en aquella expedición que hizo el 

autor desde Tepatitlán hasta Aguascalientes.      

Sin embargo, considero que el drama humano no se puede obviar ni, tampoco, que el 

entorno pronto jerarquizado como histórico sea la única cualidad de la novela, porque la 

excepcional circunstancia colocó al novelista en condiciones materiales y psicológicas 

igualmente de excepción, como en la novela lo ilustran sus personajes: padecen el trastorno 

de guerra, idéntico al que padeció el escritor, porque, como él dejó entrever en sus 

conferencias: todos estaba fuera de… ¡cuánto de su vida diaria! (Díaz, 2015, p. 17).    

 

De acuerdo a sus palabras, los personajes “ilustran” las circunstancias históricas que padeció Azuela 

en las filas villistas. Esta declaración argumenta que es lógico pensar que los personajes de Los de 

abajo compartan similitudes y opiniones con su autor a consecuencia de que éste, entre 1914 y 1915 

 
11 “Como se muestra en las siguientes páginas a partir de sus novelas, en sus “pláticas” abordó aspectos cuya 

trascendencia en el orden personal –biográfico– y social –cultural y literario– consideraba indispensable 

puntualizar. En la expresión de ellos, explícitamente renunció a la confrontación y precisó como tareas del 

novelista: a] la necesidad de contribuir a la construcción de una idea de México; b] la conveniencia de estimular 

la ponderación de los valores –en su dimensión axiomática– vigentes en la sociedad, desde el “pueblo”, la crítica 

política y hasta la literatura, y c] la sugerencia de fomentar un espíritu de responsabilidad principalmente en lo 

moral –en los ámbitos del trabajo, la educación y la familia– y, en consecuencia, favorecer una visión 

“auténtica” y “sincera” de la realidad.” (Díaz, 2015, p. 13).  



 

13 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

vivió, observó y registró la experiencia bélica de esa parte de la historia de México. Dicho de otra 

manera, Mariano Azuela fue testigo y protagonista, así como lo fueron sus personajes dentro de la 

trama de la novela, de ese momento histórico de la nación. Sin embargo, Díaz Arciniega asegura que 

Mariano Azuela se unió a la facción villista porque quería conocer de cerca los hechos que ocurrían 

en la Revolución y que, posteriormente, asimiló y logró recrear en Los de abajo (2015, p.  19 – 20). 

Sobre el desarrollo de esta misma idea, Díaz Arciniega afirma que “por décadas se han obviado las 

cualidades estéticas de la novela a cambio de atribuirle características historiográficas.” (p. 20) Su 

respuesta para esta problemática es plantear que existe un balance entre “el relato verosímilmente 

novelesco de unas historias de vida típicas, la descripción directa o alusiva de episodios 

medianamente veraces y la enunciación de un ponderado juicio crítico en torno a los hombres y 

hechos de la revolución.” (p. 40) No obstante, aquella observación que muchos lectores y críticos de 

Los de abajo han aplicado en la obra –me refiero aquí al hecho de que la novela parece sugerir una 

visión adversa sobre los ideales y resultados de la Revolución mexicana–, desde la perspectiva de Díaz 

Arciniega obtiene una respuesta, nuevamente, a partir de los orígenes de la misma: “Pero todo 

adquirió nuevos sentidos y significados en cuanto convivió con los ‘auténticos revolucionarios’: al 

paso de esos días y semanas y ante sus ojos se desveló sorpresivamente una tan desgarradora como 

insospechada realidad provocada por la revolución.” (p. 41)  

Aunque las intenciones de Mariano Azuela hayan sido las que refieren sus críticos, uno debe 

preguntarse en qué benefician las intenciones del autor a su obra. William K. Wimsatt Jr. y Monroe 

C. Beardsley (1946), en su célebre artículo titulado “The Intentional Fallacy12”, afirman que si el 

escritor no dijo cuáles eran sus intenciones al escribir su obra, entonces tratar de descubrirlas en la 

obra es un error de categoría, pues la obra literaria no es evidencia adecuada, y el crítico debe ir fuera 

de la obra, en busca de evidencia de una intención que no se hizo efectiva en el texto literario. 

(Wimsatt & Beardsley, 1946, p.  469) Sin embargo, cuando es el mismo autor quien ha referido ya las 

intenciones que tuvo al escribir la obra (como es el caso de Mariano Azuela en Los de abajo), entonces 

el crítico no está diciendo nada nuevo, sino que está repitiendo lo que el autor ya dijo de su obra. Por 

lo tanto, este tipo de crítica literaria es absolutamente estéril, pues no ofrece una nueva perspectiva 

ni propone otro tipo de lectura de la obra. Para Wimsatt y Beardsley (1946), en una obra literaria no 

 
12 Cfr. W. K. Wimsatt Jr & M. C. Beardsley, “The Intentional Fallacy”, from The Sewanee Review. 54(3) (Jul. – 
Sep., 1946), pp. 468 – 488.  



 

14 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

podemos diferenciar cuál de sus partes son intencionadas y cuáles no lo son. La obra literaria es un 

todo significante que se maneja de manera completa, puesto que todas sus partes son relevantes y 

nada queda excluido. “En este aspecto, la poesía difiere de los mensajes prácticos, que tienen éxito 

si y solo si inferimos correctamente la intención. Estos son más abstractos que la poesía.” (Wimsatt 

& Beardsley, 1946, p.  470, traducción propia) Ahora bien, para Wimsatt y Beardsley (1946), la obra 

está separada de su autor y, aunque en las academias universitarias este tipo de crítica literaria ha 

sido marginalizada en beneficio de otras que, dicho sea de paso, tienen muy poco de “literarias”, la 

separación entre obra y autor es y seguirá siendo un planteamiento totalmente objetivo. René Wellek 

y Austin Warren afirmaron que la intención del autor no agota el sentido de una obra de arte pues ni 

siquiera es equivalente a ésta. La obra literaria es autónoma.           

El sentido total de una obra de arte no puede definirse simplemente en función del 

sentido que tenía para su autor y sus contemporáneos. Es más bien el resultado de un proceso 

de acumulación, es decir, la historia de su crítica por parte de sus muchos lectores en muchas 

épocas. Parece ocioso y, en rigor, imposible declarar como hacen los adeptos al 

reconstruccionismo histórico, que todo este proceso no viene al caso, y que lo único que 

hemos de hacer es remontarnos a sus orígenes. Pero al empeñarnos en un juicio del pasado 

es sencillamente imposible dejar de ser hombres del siglo XX: no podemos olvidar las 

asociaciones de nuestro propio idioma, las nuevas actitudes adquiridas, la repercusión y el 

significado de los siglos pasados. (Wellek & Warren, 1966, p. 52)  

 

Si realmente fuéramos capaces de reconstruir el sentido que Los de abajo tenía para su autor y los 

lectores de su época, lo único que haríamos sería empobrecer la obra. Todos los académicos que 

hemos citado en este trabajo han entendido esta novela de Azuela a partir de su contexto histórico 

y ninguno de ellos evitó referir las intenciones y datos biográficos del autor relacionados con su obra, 

como si no existiera la posibilidad de nuevas interpretaciones o sencillamente realizar una lectura de 

Los de abajo como lectores del siglo XXI. Ellos únicamente prestaron atención a los factores externos, 

es decir, simplemente interpretaron Los de abajo a la luz de su contexto social y de sus antecedentes, 

lo que convierte sus postulados en explicaciones causales, y esto es porque redujeron la obra a sus 

orígenes. No obstante, el estudio de las causas nunca puede resolver problemas de análisis y 

valoración de una novela como Los de abajo, puesto que esta novela forma una relación 

completamente distinta con aquel contexto histórico del autor, ya que, aunque Los de abajo contiene 



 

15 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

elementos que pueden considerarse con seguridad biográficos –como ha demostrado Díaz 

Arciniega–, tal información está transformada en ficción dentro de la obra, lo cual conlleva a que 

pierda todo sentido personal y se convierta en materia que integra a la novela. 

De la misma manera, como lo expusimos anteriormente, algunos académicos atribuyeron a 

Azuela algunas ideas, sentimientos y pareceres de sus personajes Luis Cervantes y Alberto Solís, como 

si la relación entre la vida privada del autor y su obra fuese una mera relación de causa y efecto, una 

simple copia de ese episodio de su vida. Cabe demostrar que todos los académicos expertos en la 

obra de Azuela que citamos hasta este momento refirieron sus intenciones, su biografía y su contexto 

histórico como herramientas para comprender su obra, dando a entender que Los de abajo fue pura 

y simplemente autoexpresión, transcripción de sentimientos y experiencias personales de Azuela. Sin 

embargo, Los de abajo es mucho más que eso; no es solamente (como dijo Díaz Arciniega) la 

“recreación” de la vivencia ni un mero documento biográfico de Mariano Azuela. Asimismo, Los de 

abajo sobrepasó con mucho las intenciones que pudo haber tenido Azuela al momento de escribirla 

y prueba de ello es su status canónico. 

Pues bien, debemos ahora entender por qué Los de abajo es una obra literaria valiosa. Para 

esto tenemos que comprender sus singularidades. Deseo iniciar con la primera característica y una 

de las más relevantes que es la voz narrativa.  

Con respecto a esta característica de la novela, muchos son los críticos que ofrecen diferentes 

opiniones. Todos coinciden en que es un narrador heterodiegético, claro está, pero la polémica surge 

cuando tratan de determinar qué tipo de narrador heterodiegético es. Por un lado, como lo es Mónica 

Mansour, afirma que se trata de un narrador heterodiegético de subcategoría omnisciente: “Los 

diálogos abundan, pero también encontramos lenguaje directo en las ocasiones en que el narrador 

cita textualmente y entre comillas los pensamientos de los personajes, expresados en primera 

persona” (1996, p. 258). Mansour también asegura que el discurso del narrador presenta en 

ocasiones algunos juicios de valor, ya sean explícitos o implícitos respecto a la trama, así como puntos 

de vista distintos con respecto a ciertos personajes. En resumen, el narrador, como lo percibe Mónica 

Mansour, asume por momentos el punto de vista de los personajes y también el suyo propio. (1996, 

p. 260) De acuerdo a ella, el narrador utiliza diferentes recursos retóricos para realizar descripciones. 

“Estos recursos retóricos son los que determinan a lo largo de la novela, la ideología del autor, tanto 

en lo que se refiere a lo ético (político, socioeconómico, moral) como a lo estético.” (Mansour, 1996, 



 

16 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

p. 261) Sin embargo, para Víctor Díaz Arciniega, en Los de abajo el narrador está anulado 

“sutilmente”, el cual, según él, “comparte y aún cede su lugar como tal a las voces aparentemente 

aisladas de sus protagonistas.” (Díaz, 2015, p. 22). Para Díaz Arciniega, la voz narrativa no emite juicios 

ni tampoco es un narrador omnisciente, pues en Los de abajo Azuela exploró una nueva técnica 

narrativa que es la polifonía, la cual este académico define como: “la summa articulada de voces 

distintas y simultáneas, es decir, fragmentos de descripción y de historias de vida que permiten al 

lector captar una visión de conjunto; a su vez, esas voces desplazaron a la voz del narrador 

omnisciente” (p, 30). La polifonía, para Díaz Arciniega, se manifiesta en Los de abajo a través de 

irrupciones de voces y juegos de perspectivas de opinión e ideológicas.  

Inevitablemente, seré reiterativo: ante el convencional realismo narrativo al uso en 

1915, Mariano Azuela arriesgó una propuesta notabilísima: para la voz narrativa 

prácticamente abandonó la perspectiva omnisciente, esa artificial entidad novelesca que lo 

sabe todo de todos y todo lo cuenta. En lugar de ese tipo de narrador, él articuló la síncopa 

de un disonante coro de voces narrativas que fueron contando sus propias historias de vida 

(siempre fragmentadas, atomizadas y sinópticas) y mostrando sus experiencias inmediatas (la 

valoración y no la anécdota); algunas se concatenan, otras se yuxtaponen, y todas se 

amalgaman en una novedosa polifonía que ofrece la amplia visión de la realidad inmediata 

tan compleja como contradictoria; son esas voces anónimas con sus innumerables y 

fragmentadas historias de vida, más algunas pocas anécdotas y episodios que el novelista fue 

“cosechando” como retacería de apuntes sueltos. Ese mosaico está implícito en el subtítulo 

“cuadros y escenas de la revolución” que Azuela ordenó dentro de un flexible y ficticio relato 

novelesco que sintetizó y fundió dentro de la doble trama de su relato novelesco. (pp. 41 – 

42)  

 

Díaz Arciniega advierte que la polifonía se manifiesta cuando los personajes dan su opinión sobre 

ciertos acontecimientos, mientras que el narrador, a pesar de ser heterodiegético, reserva sus 

opiniones con respecto a la trama que se desarrolla, además de mantener una economía en cuanto 

a prosopografías y etopeyas. Días Arciniega también asegura que en esta novela de Azuela se 

manifiesta otro concepto de Mijaíl Bajtín que es el contrapunto. Para él, el contrapunto se puede 

identificar gracias a las declaraciones que realizan los personajes más elocuentes de la novela con 

respecto a la lucha armada revolucionaria:     



 

17 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

[…] son muestra de la nueva sintaxis realista de la narrativa cuya versatilidad permitió a Azuela 

el despliegue del coro polifónico de esas voces originalmente anónimas y cuya laxitud autoriza 

la irrupción de voces incidentales, como Cervantes, Solís o Valderrama, quienes despliegan 

los valiosos contrastes del contrapunto crítico. (p. 44) 

 

Sin embargo, este “coro de voces narrativas que cuentan su propia historia” no tiene otra función 

más que reforzar la misma tesis que intenta plasmar la novela, la cual es que la Revolución es 

hamartía. Es decir, a lo largo de la novela el lector puede advertir una sola idea presente: la lucha 

revolucionaria surge como un ideal noble, pero en el transcurso de los acontecimientos se convierte 

en algo banal y abyecto. Pero esta visión de la Revolución resulta incómoda y hasta intimidante para 

la susceptibilidad mexicana, adoctrinada por el Estado mexicano, quien se apoderó del concepto de 

Revolución desde hace años. Puedo suponer que esa es la razón de por qué muchos académicos 

quieren ver en la novela una tesis de la revolución un tanto ambigua, cuando en realidad es 

demasiado clara. Los de abajo, una y otra vez, nos expone que la Revolución es un error trágico, 

aunque esta declaración en la actualidad sea considerada políticamente incorrecta. De la misma 

manera, esa multiplicidad de voces de la que habla Díaz Arciniega no tiene el objetivo de contrastar 

visiones de mundo, como ocurre en una novela de Dostoievski.  

Efectivamente, el dialogismo esencial de Dostoievski no se agota en absoluto por los 

diálogos externamente expresados que sostienen sus héroes. La novela polifónica es 

enteramente dialógica. Entre todos los elementos de la estructura novelística existen 

relaciones dialógicas, es decir se oponen de acuerdo con las reglas del contrapunto. Es que 

las relaciones dialógicas representan un fenómeno mucho más extenso que las relaciones 

entre las réplicas de un diálogo estructuralmente expresado, son un fenómeno casi universal 

que penetra todo el discurso humano y todos los nexos y manifestaciones de la vida humana, 

en general, todo aquello que posee sentido y significado (Bajtín, 2012, p. 118).       

 

Para Bajtín la vida en la obra de Dostoievski es diálogo, es decir una contraposición dialógica. A 

diferencia de una novela monológica, el dialogismo en las obras de Dostoievski es un contrapunto de 

visiones de mundo. Los personajes son encarnaciones de ideas más que ideas en sí mismas. Un 

personaje no solamente puede disentir sobre la visión de mundo de otro personaje, también puede 

influir en ella. Por lo tanto, la definición que da Bajtín a los personajes dostoievskianos es el de 



 

18 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

autoconsciencia, y es porque, a diferencia de un héroe monológico que no puede dejar de ser él 

mismo, el héroe dostoievskiano puede ser modelado por las visiones de mundo de los personajes 

que lo rodean. El héroe es portador de un discurso, no un objeto. El autor no habla del héroe, sino 

más exactamente habla con él. Asimismo, el narrador no tiene la última palabra, porque el héroe es 

el ideólogo, no el autor. Por lo tanto, la polifonía es lo que contiene esas distintas visiones de mundo 

que se contraponen y se influyen a sí mismas. Sin embargo, en Los de abajo no advertimos esa 

contraposición dialógica que Bajtín postula; al contrario, advertimos que la novela afirma una sola 

idea sobre la Revolución, y esa idea tiene una connotación negativa. A pesar de eso, Díaz Arciniega 

llega a cometer contradicciones al afirmar que esta obra presenta polifonía y contrapunto, pero a la 

vez afirmó, como vimos anteriormente, que la novela es una reflexión histórica y un cuestionamiento 

moral de la Revolución mexicana, y también que Azuela como autor se expresó a través de sus 

personajes: 

La intensidad de la íntima experiencia vital en la guerra fue tanta en Mariano Azuela que 

dentro de su inconsciente proceso de sublimación artística realizó un complejo proceso: se 

desdibujó como autor y, en su lugar, se fundió y amalgamó en los múltiples personajes, de 

aquí el manejo de una voz narrativa pocas veces omnisciente y, en su lugar, muchas veces 

derivada en las diversas voces de los protagonistas. Este proceso redundó en beneficio de la 

verosimilitud, porque esa honda experiencia sensiblemente humana le permitió a Azuela una 

mejor comprensión de la realidad de esos hombres y de sí mismo, y, simultáneamente, al 

emprender la recreación literaria logró una mejor representación histórica. Esta doble 

cualidad coexiste en el texto novelesco como unidad, y así trasciende en el lector provocando 

un doble efecto simultáneo, intelectivo y anímico. (Díaz, 2015, p. 45) 

 

Si Los de abajo realmente fuese una novela polifónica, entonces no habría necesidad de que Mariano 

Azuela se “fundiera” y “amalgamara” en sus personajes, ni tampoco tendría el objetivo de tener “una 

mejor comprensión de la realidad de esos hombres” ni mucho menos de sí mismo. Tampoco la novela 

buscaría una “mejor representación histórica”, ni buscaría ser una reflexión y un cuestionamiento 

moral, pues justamente eso es una tesis. Algo que caracteriza a una novela polifónica es precisamente 

que no plantea tesis alguna. Por el contrario, confronta las visiones de mundo del narrador con la de 

los personajes y las del mismo autor. Y eso es lo que justamente no ocurre en Los de abajo, puesto 

que es, ni más ni menos, una novela monológica, ya que su planteamiento es muy claro. Las visiones 



 

19 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

de mundo de los personajes, por diferentes que sean, sólo estructuran la tesis general: la Revolución 

se convirtió en hamartía.  

Justo en este punto volvemos a una pregunta que estos académicos se hicieron al comienzo: 

¿Los de abajo es una novela reaccionaria o revolucionaria? Lo cierto es que estas dos categorías 

políticas son válidas si leyéramos políticamente a Los de abajo. Pero como esta novela es una obra 

literaria, debemos leerla como lo que es, y eso es a partir de una lectura estética, no política. No 

obstante, es importante señalar dos características que presenta la obra: 1) el narrador es 

heterodiegético omnisciente y 2) la novela postula una idea adversa de la Revolución.  

En el capítulo sexto de la primera parte de la novela reparamos en el hecho de que el narrador 

conoce las emociones e incluso el pasado de Luis Cervantes, pues indica que a éste los “dolores y las 

miserias de los desheredados alcanzan a conmoverlo” (Díaz, 2015, p. 63). También narra cuando un 

soldado le confesó su desprecio hacia los federales por separarlo de su anciana madre, además de su 

intención de unirse a los villistas (pp. 63 – 64).   Otro momento en donde advertimos que el narrador 

es omnisciente es cuando nos narra las sensaciones que experimenta Camila: “Camila sintió que de 

su pecho algo se levantaba, algo que llegaba hasta su garganta y en su garganta se anudaba.” (p. 74)  

Mónica Mansour indica que el hilo conductor de la novela es “el grado de conciencia de la 

causa de la Revolución, el motivo y la meta de las batallas y muertes.” (Mansour, 1996, p. 253) 

Además esta académica afirma que la novela presenta ambigüedades ideológicas y que estas son a 

propósito y otras, según ella, tal vez fueron subconscientes (p. 274). Más allá de la arrogancia de 

querer entender mejor al autor más de lo que él mismo podía entenderse, ya hemos explicado por 

qué es propio de una lectura no literaria catalogar el carácter de la novela en reaccionaria o 

revolucionaria; no obstante, Mansour llega a la conclusión de que la tesis general de la obra es la 

siguiente: “El juicio más importante del narrador, desarrollado a lo largo de la novela, es la crítica 

respecto de que los de arriba siempre se quedan arriba y los de abajo siempre están abajo, con o sin 

revolución.” (p. 273).  

Así, advertimos que la novela Los de abajo no es polifónica, ya que sí maneja una tesis en la 

cual, tanto el narrador como los personajes, construyen a lo largo de la trama una misma idea de 

Revolución: la Revolución fue hamartía, pues sólo convirtió un noble ideal en tragedia y a sus 

revolucionarios en seres abyectos. Esto lo vemos ilustrado en el capítulo vigésimo de la primera parte, 

en donde se narran las hazañas de Francisco Villa; sin embargo, también se dan cuenta que los 



 

20 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

hombres de Macías y Natera están peleando por un Villa que nunca han visto (Díaz, 2015, pp. 94 – 

95). También advertimos como la novela degrada el concepto e ideal de Revolución con el personaje 

Luis Cervantes, quien al inicio de la obra genuinamente está convencido de las causas de la 

Revolución, pero que en el desenlace se convierte en un personaje corrupto y embustero. Del mismo 

modo, la novela plantea que la Revolución es un destino trágico que, a pesar de ser destructivo, 

contiene una tremenda belleza, y esta declaración la advertimos en el personaje de Alberto Solís. En 

el capítulo vigésimo primero de la primera parte, Solís es quien con más elocuencia expone la tesis 

de la obra, pues pronuncia un soliloquio en donde ubica a la Revolución como una entidad engañosa, 

capaz de instrumentalizar genuinos ideales de reivindicación con el propósito de robar, matar y 

convertir a los hombres en tiranos (p. 97). De la misma manera, la novela ilustra la total indolencia y 

falta de criterio de los caudillos, como Demetrio Macías, quien sólo forma parte de la Revolución por 

causas completamente personales y después por intereses egoístas. Del mismo modo lo vemos con 

Anastasio Montáñez, quien se pregunta por qué siguen peleando, puesto que ya han acabado con la 

federación (p. 133). La novela constituye esa misma idea de Revolución cuando Valderrama declara 

su amor por la Revolución misma, no por un caudillo en específico (p. 136). Al regresar a Juchipila, la 

voz narrativa describe la desolación y el desastre a causa de la Revolución. Incluso la población local 

se encuentra fastidiada. Esta escena refleja claramente una tesis adversa de la lucha revolucionaria. 

Finalmente, otro escenario que ilustra bien esta tesis es en el capítulo cuarto de la tercera parte, 

cuando Valderrama reza una oración solemne a Juchipila, la cual cataloga como cuna de mártires, 

soñadores, a los que llama “los únicos buenos”. Pero alguien lo interrumpe: “Porque no tuvieron 

tiempo de ser malos –completa la frase brutalmente un oficial ex federal que va pasando” (p. 140). 

Al ver, sin embargo, a Los de abajo desde el carácter de sus personajes, la novela ofrece una 

profunda perspectiva por comprender. Por un lado, como lo observa Mónica Mansour, los personajes 

son un “repertorio de arquetipos” (1996, p. 262). Esta idea sobre el ethos de los personajes también 

lo desarrolla Díaz Arciniega, quien argumenta que los personajes son tipos morales (modelos que 

representan una virtud o un vicio), justo lo contrario a lo que pensaríamos de una novela polifónica, 

en donde el personaje es mucho más complejo.    

Igual ocurre con los aparentes cabos sueltos del relato, representados con personajes 

de circunstancia, todos ellos tipos morales (desde el estereotipo hasta el arquetipo): 

Venancio, Luis Cervantes, Alberto Solís y Valderrama representan cierto orden de conciencia 



 

21 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

crítica; el güero Margarito y la Pintada representan la perversión generada por la guerra; 

Meco, Codorniz y Montáñez representan un rústico sentido común, un intrépido arrojo y 

valentía y una intachable lealtad, y Demetrio Macías es la cima arquetípica del arrojo, la 

honradez, la bondad y el juicio (aun en sus actos de barbarie), de aquí su derrota moral, cuya 

muerte descrita alcanza la dimensión de emblema. (Díaz, 2015, p. 42)    

 

Es a partir de este tipo de declaraciones cuando la lectura de los personajes de la novela de Azuela 

se vuelve un tanto confusa, puesto que para Díaz Arciniega los personajes son estereotipos y, en el 

caso de Demetrio Macías, es un arquetipo del héroe. Así como afirma que los personajes son 

estereotipos, Díaz Arciniega explica que el argumento de Los de abajo es melodramático: “Dentro del 

visible encuadre espacial y temporal ya referido, Mariano Azuela desplegó los ejes argumentales (el 

melodrama y la guerra) al uso del realismo de la época.” (p. 36) Aunque, para ser más específicos, 

este académico asegura que no es tanto el hecho de que los personajes sean estereotipos para que 

la trama de Los de abajo tenga ribetes melodramáticos, sino que es el tema de la guerra que conlleva 

a que la trama tenga esta característica: “Por supuesto, el intenso entorno de guerra introdujo el 

rasgo patético al melodrama, como ilustra la muerte de Camila a manos de la Pintada o el simbólico 

motivo que condujo al cacique don Mónico…” (p. 37). Para Díaz Arciniega, la trama melodramática 

(la cual nunca define) tiene la función de “atar las relaciones humanas” (p. 40). Y, como lo 

demostramos anteriormente, Díaz Arciniega, aunque afirma que esta novela es polifónica, a la vez 

indica que maneja una tesis, la cual es un cuestionamiento ético y moral, y para ello Azuela se valió 

de una trama melodramática: “El melodrama es común en la nutrida tradición de la novela realista, 

como la de Balzac y Zola. Como los franceses, también el mexicano entreveró con la trama 

melodramática un ponderado conjunto de cuestionamientos éticos y morales (algunos con notorios 

sesgos políticos) sujetos al entorno histórico inmediato.” (p. 37)  

Sin embargo, antes de avanzar con estas cuestiones, es necesario explicar que el melodrama 

surge como una forma narrativa moderna que intenta hacer visible un universo moral que ya no está 

garantizado por instituciones tradicionales. El melodrama busca revelar y dramatizar los valores 

ocultos que se encuentran bajo la superficie de la realidad y para ello se vale de estereotipos, los 

cuales son roles fijos, exagerados y fácilmente reconocibles, como el villano, la víctima inocente, el 

redentor o el héroe. Los estereotipos cumplen la función de hacer visible y comprensible la forma 



 

22 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

inmediata de los conflictos sociales; esto significa que los estereotipos permiten al melodrama 

mostrar el bien y el mal en formas claras y extremas, sin ambigüedades, para así representar de 

manera contundente la lucha moral que ya no está garantizada por las instituciones tradicionales13. 

No obstante, a pesar de que este subgénero dramático cuenta con una definición muy exacta, Díaz 

Arciniega cree reconocer otras características dramáticas en Los de abajo, además del melodrama, 

como son las tres unidades aristotélicas, la tragedia y la anagnórisis.     

Salvo por esta característica del héroe, las funciones dramáticas de los protagonistas se 

ajustaron al patrón aristotélico de la tragedia y se cumplió cabalmente con las unidades de 

acción, tiempo y espacio, lo cual fortaleció la cohesión interna de Los de abajo. Por supuesto, 

la novela no está concebida ni construida para ser representada en un escenario, sino para 

ser leída como lo que es: la recreación novelesca de acciones y emociones de un puñado de 

protagonistas y del intenso trastorno humano provocado por la guerra incluida su 

repercusión ética, y también, no menos importante, es la sutil sublimación de la experiencia 

de “decepción” y “fracaso” de Mariano Azuela –así la calificó– ante esos hombres y 

circunstancias que generó su catarsis literaria. (p. 45) 

 

Para proceder organizadamente con el análisis de la declaración que hicieron con respecto a Los de 

abajo de Mariano Azuela es necesario mencionar que Aristóteles hace una comparación entre la 

tragedia y la epopeya14. Por un lado, Aristóteles afirma que ambas comparten, mediante un lenguaje 

solemne, la acción de hombres esforzados (individuos mejores que los hombres comunes); sin 

embargo, se diferencian en cuanto al estilo.  También está la discrepancia en cuanto a acción, tiempo 

y lugar, ya que Aristóteles recomienda respetar las tres unidades.  La primera diferencia entre la 

tragedia y la epopeya tiene que ver con la unidad de acción, pues en la tragedia una acción particular 

debe tener relación con la acción principal (una parte debe estar relacionada perfectamente con la 

otra para que así se forme un todo); por el contrario, la epopeya tiende a narrar muchas acciones de 

héroes distintos y que muchas veces no tienen relación con la acción principal. La segunda diferencia 

es con respecto a la proporción, que corresponde con la unidad de espacio y de tiempo: la acción de 

la epopeya puede desarrollarse en varios lugares, representar acciones distintas y su tiempo es 

 
13 Cfr. P. Brooks. (1976). The melodramatic imagination: Balzac, Henry James, melodrama, and the mode of 
excess. New Haven and London: Yale University Press.  
14 Cfr. Aristóteles. (2005). La Poética. (J. L. García Losquardo, trad.). Barcelona: Akal.   



 

23 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

desmedido. Aristóteles, asimismo, explica que en la epopeya puede narrarse algún hecho de grandes 

proporciones, pero en la tragedia se debe evitar aquello, pues de ser así, sería un obstáculo para su 

representación. Lo recomendable es que sólo se comente en el escenario. La proporción va de la 

mano con la extensión de la tragedia, y esto tiene relación con la unidad de tiempo: la obra no debe 

rebasar un ciclo solar; en la epopeya no se respeta el tiempo, pero en la tragedia sí; ésta no debe ser 

tan corta, pues nos sería indiferente; tampoco debe ser tan larga, pues de ser así nos sería más difícil 

recordar la relación que tienen las primeras escenas con las últimas.  

Al reconocer estas diferencias, en Los de abajo no existen en absoluto estas tres unidades 

aristotélicas, puesto que, en primer lugar, en cuanto a la acción, no solamente existe una sola línea 

narrativa –si establecemos esta línea de acción en Demetrio Macías–, sino que también se narra la 

línea narrativa de Luis Cervantes, Alberto Solís y Anastasio Montáñez, entre otros personajes. De la 

misma manera, en cuanto a la unidad de espacio, la novela ubica la acción en Juchipila, la sierra, 

Fresnillo, Ciudad de Zacatecas, Aguascalientes, pueblos y caminos del norte de Jalisco, pueblos del 

sur del Estado de Zacatecas y el desenlace tiene lugar en una barranca remota. Finalmente, en cuanto 

a la unidad de tiempo, la novela que, en palabras del mismo Díaz Arciniega, cuenta con la cualidad de 

ser verosímil, tiene un tiempo interno de aproximadamente dos años, por lo cual de ninguna manera 

cumple con la unidad aristotélica referida. “En total, dentro del tiempo literario transcurrieron ‘casi’ 

dos años, en los cuales son nítidos algunos aspectos de veracidad.” (p. 24) Sin embargo, este mismo 

académico asegura que en Los de abajo, Mariano Azuela intentó recrear una tragedia moderna. 

Natural y sensiblemente intuitivo, con ese desgarrador y melodramático cúmulo de 

vidas y esa tan puntual como ágil trabazón formal, en su novela Mariano Azuela recreó la 

tragedia clásica de la manera modernizada, porque recuperó neto el hondo significado que 

para esos hombres tuvo la revolución: la súbita alteración del orden universal, el suyo propio. 

(p. 44) 

 

Advertimos aquí una doble contradicción que, al final del camino, daña a la obra de Azuela, ya que, 

por un lado, se asegura que la novela tiene una trama melodramática, puesto que el ethos de los 

personajes y las intenciones de Azuela tuvieron el propósito de hacer una reflexión moral e histórica, 

etcétera; y por el otro, terminan por afirmar que la novela de Azuela es una recreación de una 

tragedia clásica. Pues bien, para responder a esta contradicción debemos ser rigurosos, atender los 



 

24 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

conceptos literarios con seriedad y, sobre todo, debemos tener honestidad intelectual. Para que Los 

de abajo sea considerada una novela con un carácter trágico y no melodramático, en primer lugar, 

sus personajes no deberían ser considerados personajes estereotipados, sino todo lo contrario; 

deberían ser personajes con un ethos complejo e imprevisible, puesto que para que la catarsis tenga 

lugar, el personaje no debe ser completamente bueno ni completamente malo.     

La desdicha del hombre perfecto no es trágica, sino indignante, la del malvado se 

considera justa, el hombre trágico ocupa una posición intermedia: es el que simultáneamente 

hace el bien y el mal, es culpable e inocente a la vez. El castigo del protagonista ni es merecido 

ni es desdicha inmerecida, sino las dos cosas. (Spang, 2000, p. 156) 

 

No obstante, luego de clasificar a Demetrio Macías como el arquetipo del valor, la heroicidad y la 

gallardía, Díaz Arciniega ofrece un nuevo argumento en el cual intenta amoldar al personaje dentro 

de la categoría de héroe trágico “moderno”.  

Pero Demetrio Macías no es un héroe clásico, sino uno moderno, el correspondiente al 

mundo degradado y antiheroico de aquellos años de guerra (la de la Revolución y la de la 

primera mundial). Visto como es, Demetrio rompe con el patrón clásico: él no corresponde a 

la alcurnia celeste ni mítica, tampoco a la nobleza; por el contrario, él es tan rústico como 

todos los del pueblo, y sus actos, conductas, saberes y creencias también. (Díaz, 2015, p. 45)  

 

Esta definición de héroe trágico atiende únicamente a su ascendencia, pero lo hace en detrimento 

de sus funciones, las cuales son las que mejor lo definen. Ahora bien, Demetrio Macías es un héroe 

trágico, pero no por los motivos que menciona Díaz Arciniega. Una de las singularidades del carácter 

del personaje es la palabra hybris, cuyo significado podríamos entender como “exceso”. De acuerdo 

a la concepción griega antigua, todo aquel que fuese soberbio y retara a fuerzas superiores a él, se le 

consideraba impío y por lo tanto era castigado por los dioses. En una palabra, todo aquel individuo 

que atentara contra el mandato divino tenía que ser destruido.  

La genialidad del autor de la Ilíada para situar como centro de cristalización del conjunto 

la cólera de Aquiles hace que éste se convierta en una figura trágica. El exceso de su cólera, 

que, al ver rechazada su petición, se convierte en hybris, en ofensa a los dioses, ocasiona su 

más acerbo dolor: la muerte de la persona más amada, su amigo Patroclo. En este dolor se 

apaga la cólera y sólo queda el deseo de venganza. Pero la venganza tomada en la persona 



 

25 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

de Héctor acarrea, con fatídica concatenación de causas y efectos, el propio fin de Aquiles. 

(Lesky, 2001, pp. 34 – 35) 

 

La hybris de Demetrio Macías es uno de los aspectos más importantes de la novela porque ilustra el 

carácter trágico de la misma, ya que muestra cómo un personaje inicialmente guiado por ideales de 

justicia termina convertido en un instrumento más de la violencia sin sentido que es la Revolución. 

Demetrio Macías es presentado al inicio de la novela como un campesino que se une a la Revolución 

tras ser perseguido por don Mónico, el cacique local. Su motivación inicial es de legítima defensa. 

Demetrio Macías, al principio, no busca poder ni fortuna; sin embargo, con el tiempo, Demetrio se 

convierte en general. Desafortunadamente para él este logro no está acompañado de un ascenso 

moral. Al contrario, cuanto más poder obtiene, más se aleja de sus principios originales. Él mismo 

parece confundido, sin saber exactamente por qué lucha, hasta empezar a actuar con hybris. La 

esencia de la hybris la podemos entender como la comisión de actos de insulto intencional que 

infligen deliberadamente vergüenza y deshonra a otros. La hybris reside en el disfrute autoindulgente 

de un exceso y una disposición de extrema confianza o presunción, como resultado de la cual un 

individuo no reconoce las limitaciones y la precariedad de la propia condición humana15. Las 

consecuencias de la hybris en Demetrio Macías las advertimos en el desenlace de la novela, pues 

Demetrio pierde completamente el camino de sus acciones a causa de su propia desmesura. 

En la primera parte de la novela, específicamente en el capítulo segundo, se ilustra cómo 

Demetrio Macías era admirado por sus compañeros: “¡Viva Demetrio Macías! –gritaron todos.” (Díaz, 

2015: 56). En el capítulo tercero se menciona que veinticinco hombres fue la cantidad inicial de 

quienes seguían a Demetrio como líder de un pequeño levantamiento armado. Demetrio, en estos 

primeros capítulos, es dueño de sí mismo, pues no lo domina todavía la hybris y actúa con uso de la 

razón: “Demetrio siguió tirando y advirtiendo del grave peligro a los otros, pero estos no repararon 

en su voz desesperada sino hasta que sintieron el chicoteo de las balas por uno de los flancos”. (p. 

57) 

 
15 Cfr. Douglas L. Cairns (1996). “Hybris, Dishonour and Thinking Big.” The Journal of Hellenic Studies. Volumen 

116. Londres: The Society for the Promotion of Hellenic Studies, pp. 1 – 32.  



 

26 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

En el capítulo cuarto tiene lugar una declaración muy simbólica que tomará gran relevancia 

en el desenlace de la novela. Una mujer expresa su gratitud hacia Demetrio y sus hombres:  

¡Dios los bendiga! ¡Dios los ayude y los lleve por buen camino!... Ahora van ustedes; 

mañana correremos también nosotros, huyendo de la leva, perseguidos por estos 

condenados del gobierno, que nos han declarado guerra a muerte a todos los pobres; que 

nos roban nuestros puercos, nuestras gallinas y hasta el maicito que tenemos para comer; 

que queman nuestras casas y se llevan nuestras mujeres, y que, por fin, donde dan con uno, 

allí lo acaban como si fuera perro del mal (Díaz, 2015, p. 58).  

 

Asimismo, en ese mismo capítulo, un personaje del pueblo asegura a Anastasio Montáñez que ellos 

tenían gallinas, huevos y una chiva parida, pero los federales les robaron todo. Más adelante informa: 

“¡Afigúrense…, cargaron hasta con la muchachilla de señá Nieves!” (p. 60). Este es un punto clave 

para entender la naturaleza trágica del personaje Demetrio Macías, pues su transformación es un 

proceso de desgaste moral progresivo dentro de la confusión y la violencia, hasta el punto de ser 

enemigo de sí mismo.   

De la misma manera, Demetrio Macías, aunque no padece hybris en un inicio, es ignorante 

con respecto al propósito de sus acciones, pues no tiene un ideal definido. Él se une a la lucha 

revolucionaria porque lo persiguen, es decir, su participación en la Revolución surge a partir de una 

reacción instintiva, no a partir de una reacción política. Desde el principio, la Revolución no tiene para 

él un horizonte claro más allá de la supervivencia. El capítulo quinto ilustra muy bien este aspecto de 

la obra, cuando Luis Cervantes es capturado por los hombres de Demetrio; Cervantes les intenta 

explicar que es su correligionario y les expresa que él persigue “los mismos ideales” y defiende la 

misma causa que ellos. Pero Demetrio pregunta: “¿Pos cuál causa defendemos nosotros?” (p. 62) La 

única ambición de Demetrio en los primeros capítulos de la primera parte de la novela son ambiciones 

de un hombre abnegado, que no ha sido corrompido por el poder y la gloria. “Mire, antes de la 

revolución tenía yo hasta mi tierra volteada para sembrar, y si no hubiera sido por el choque con don 

Mónico, el cacique de Moyahua, a estas horas andaría yo con mucha priesa, preparando la yunta 

para las siembras” (p. 76)  

Pero a medida que Demetrio Macías gana batallas, también gana más hombres que lo siguen. 

Ya no eran los veinticinco sublevados de un principio. Demetrio se convierte en líder 

accidentalmente, pero no desarrolla una visión política; simplemente actúa, se deja llevar por los 



 

27 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

otros, como cuando le dice a Natera que él sólo obedece órdenes. A pesar de tener un alto rango 

militar, nunca descubre la causa de por qué pelea. Es aquí en donde advertimos un error trágico o 

hamartía en este personaje. En él existe una contradicción: tener poder sin propósito. Este error abre 

paso a su degradación. Pese a ser un hombre abnegado, Demetrio deja de ser dueño de sí mismo y 

se convierte en un hybristēs en el momento en que comienza a adquirir poder. Para ser un hybristēs 

(alguien que padece de hybris), el desprecio por los demás debe basarse en una concepción errónea 

del propio valor.  

Esto se interpreta fácilmente como ‘pensar en grande’; pero en cuanto a la exaltación 

extravagante de la propia pretensión de honor, que surge de la juventud, la buena fortuna 

existente, la inexperiencia del fracaso y la fe ciega en el éxito continuo, también merece 

patentemente el título de hybris. (Cairns, 1996, p. 14)16 

 

Es a partir del capítulo décimo octavo de la primera parte en donde percibimos por primera vez un 

acto de hybris de Demetrio Macías. Luego de un jolgorio, amanecen asesinados una vieja prostituta 

y dos reclutas del “coronel” Macías. Anastasio Montáñez le da cuenta del suceso a Demetrio y éste 

responde indiferente: “¡Psch!... Pos que los entierren” (Díaz, 2015, p. 91) Posteriormente, en el 

capítulo décimo noveno, la obra nos indica que ya no son los federales quienes saquean los pueblos. 

“Les llamaban los sombrerudos. Y los sombrerudos regresaban tan alegremente como habían 

marchado días antes a los combates, saqueando cada pueblo, cada hacienda, cada ranchería y hasta 

el jacal más miserable que encontraban a su paso.” (p. 91)   

La segunda parte de la novela muestra de manera más clara y explícita los actos de hybris de 

Demetrio Macías. En el primer capítulo de la segunda parte, el güero Margarito y otros tantos 

soldados de Demetrio le presumen sobre las muertes de gente que asesinaron por capricho. 

Posteriormente, en el segundo capítulo, Demetrio es ascendido a general y le realizan una fiesta de 

celebración cuyos actos de violencia se vuelven espeluznantes. Los hombres de Demetrio, junto con 

una prostituta a la que llaman la Pintada, comienzan por saquear las casas de los hacendados; poco 

después, sus hombres torturan y asesinan a cualquier persona. Luis Cervantes, a quien apodan 

“Curro”, intenta persuadir a Demetrio de imponer orden ante los saqueos de sus tropas.      

 
16 Traducción propia 



 

28 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

— Mi general, vea usted qué diabluras han hecho los muchachos. ¿No sería conveniente 

evitarles esto?  

— No, Curro… ¡Pobres!... Es el único gusto que les queda después de ponerle la barriga 

a las balas.  

— Sí, mi general, pero siquiera que no lo hagan aquí… Mire usted, eso nos desprestigia, 

y lo que es peor, desprestigia nuestra causa… 

   Demetrio clavó sus ojos de aguilucho en Luis Cervantes. Se golpeó los dientes con las 

uñas de los dedos y dijo: 

— No se ponga colorado… ¡Mire, a mí no me cuente!... Ya sabemos que lo tuyo, tuyo, y 

lo mío, mío. A usted le tocó la cajita, bueno; a mí el reloj de repetición. (p. 102 – 103).   

 

En el capítulo quinto, Demetrio regresa a Moyahua para vengarse de don Mónico, el cacique del 

pueblo. Asalta su casa, mata a un “mozalbete” que desobedece sus órdenes, y quema la casa de don 

Mónico, pero en la novela no está claro si lo hace con don Mónico y su familia adentro. 

Posteriormente, en el capítulo sexto, Demetrio asalta la hacienda de Moyahua. Luis Cervantes le 

ofrece dinero y joyas y lo trata de convencer de aceptarlas. Demetrio le explica que el dinero no lo 

mueve, sólo se conforma con tener para alcohol y mujeres; su única ambición es Camila. Luis 

Cervantes, para satisfacer los deseos de su líder, secuestra a Camila con engaños en el capítulo 

séptimo. Más adelante, la crueldad de las tropas de Demetrio se manifiesta con crudeza acentuada 

en los posteriores capítulos. Por ejemplo, en el capítulo octavo de la segunda parte, Pancracio asesina 

al sacristán de la iglesia por confundirlo con un “catrín”. En todos estos episodios ya no advertimos 

al personaje abnegado y dueño de sí mismo que fue Demetrio Macías. En estos episodios es un 

personaje soberbio y arrogante, totalmente indiferente ante el sufrimiento. Vemos esta 

manifestación de su hybris en el capítulo noveno de la segunda parte, cuando él y sus hombres 

asaltan iglesias en el camino; el güero Margarito, durante el trayecto, martiriza a un prisionero; la 

Pintada le informa a Demetrio de las fechorías del güero, pero Demetrio es completamente 

indulgente ante la situación.  

El último, pero más relevante ejemplo de la manifestación de la hybris de Demetrio Macías, 

se encuentra en el capítulo décimo primero de la segunda parte. En este capítulo, los soldados de 

Demetrio saquean y un hombre que cuenta con nueve hijos ruega a Demetrio que le devuelva el maíz 

que le robaron. Demetrio se niega, pero la Pintada lo persuade. Luego ese mismo hombre es 



 

29 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

torturado por el güero Margarito. Este último ejemplo es muy sugerente para el lector, ya que es en 

este momento en el que advertimos que Demetrio Macías se convirtió en el antagonista por el cual 

él mismo se rebeló en un inicio.  

La hybris de Demetrio Macías se refleja en la idea de que él está “lleno de sí mismo”, es decir, 

se “volvió demasiado grande”, lo cual implica un proceso de cambio hacia la nada, un proceso que 

resulta en una condición de saciedad en la que Demetrio Macías excede sus propias normas (los 

motivos por los cuales él se rebeló). Esta condición de exceso de carácter surge de haber tenido 

demasiada buena fortuna y conllevó a que en él brotara el sentimiento de que sus propias 

pretensiones fueran superiores a las de los demás. Su hybris surgió de su buena fortuna y poder. El 

poder y la buena fortuna lo embriagaron de deseo de placer y lo cegaron. “La indulgencia de los 

deseos más bajos de uno es hybris porque implica exaltarse a uno mismo, y la parte inferior de uno 

mismo, frente a las pretensiones mucho más importantes de la razón, el bien y lo divino.” (Cairns, 

1996: 30, traducción propia) El comportamiento que advertimos en el personaje Demetrio Macías es 

uno muy complejo, no estereotipado ni arquetípico, puesto que es un personaje que manifiesta 

claramente una sobrevaloración de sí mismo, una incapacidad para controlar sus impulsos disruptivos 

dentro de su personalidad y una negativa a aceptar el propio lugar que le correspondería como 

personaje abnegado que presentó en un inicio.  

Ahora bien, Demetrio Macías es un personaje cuya propiedad artística de los caracteres hace 

que la novela Los de abajo tenga un argumento trágico. La relación de su ethos cumple con la tríada 

aristotélica de “bueno”, “apropiado”, “semejante” y “constante”. Por “bueno” se entiende a la 

relación con el cambio de fortuna o peripecia, sobre la cual no es aconsejable que un personaje bueno 

pase de la desgracia a la dicha, puesto que resultaría una obra banal; tampoco que el personaje bueno 

pase de la dicha a la desgracia, ya que sería algo inhumano y contrario al efecto trágico (es decir, que 

el desenlace del argumento se encuentra desprovisto de lo “tremebundo” y “miserando”, o miedo y 

conmiseración, los cuales conllevan a la catarsis del espectador). Tampoco es recomendable que el 

personaje malvado pase de la desgracia a la dicha, pues sería contrario a la trama; y tampoco que 

pase de la dicha a la desgracia, ya que sería indiferente a la tragedia. Sin embargo, Demetrio Macías 

cumple las características del ethos de un héroe trágico, puesto que ni es completamente bueno ni 

es completamente malo. En segundo lugar, el carácter del personaje Demetrio es apropiado; con 

esto se refiere a que Demetrio es un personaje verosímil de acuerdo con lo que representa. Él es un 



 

30 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

campesino mexicano del siglo XX, con todos sus defectos y virtudes, sus creencias y costumbres, y 

actúa como tal. En tercer lugar, su carácter es semejante. Al decir semejante, nos referimos a que 

Demetrio se parece a un modelo tradicional de revolucionario mexicano sin que ello quiera decir que 

sea un personaje estereotipado o arquetípico. Simplemente significa que Demetrio Macías se 

comporta de acuerdo con lo que sería esperable para alguien que lidera un grupo sublevado, con 

todas las peculiaridades que ello conlleva, como su género, su clase social, su edad y su rol. En cuarto 

y último lugar, Demetrio Macías es un personaje constante, lo que significa que él mantiene la 

coherencia de una línea de conducta lógica y uniforme a lo largo de la obra, en función de su carácter. 

Si bien, su carácter se transforma paulatinamente a través de la hybris, fruto de su buena fortuna y 

poder, sí hay una razón clara y justificada dentro de la diégesis de la obra. Todas sus acciones nunca 

resultan contradictorias respecto a su carácter sin una motivación interna creíble. Por último, está la 

relación del ethos de Demetrio Macías con el cambio de fortuna o peripecia que sufre en el desenlace 

de la novela, sobre la cual está presente la hamartía. La expresión hamartía se refiere a una “falta”, 

una incapacidad humana para reconocer lo correcto y obtener una orientación segura. Es también 

definida como el “error trágico” causado por el exceso de carácter. La hamartía consiste cuando el 

héroe trágico debe elegir entre dos situaciones, pero las dos son buenas y a la vez malas, y ambas le 

llevarán a la desgracia, sin embargo, está obligado a elegir; por lo tanto, el héroe trágico pierde su 

voluntad. La hamartía ha desempeñado un papel en áreas tan diversas como la historia griega y el 

drama renacentista, la teología helenística y la ficción victoriana. Debido a su importancia en la 

filosofía griega y la crítica literaria, el término ha sido más influyente en aquellas épocas posteriores 

que conscientemente volvieron a los estándares de la antigüedad, sobre todo el Renacimiento y el 

siglo XVIII. Pero incluso en la época moderna la noción de hamartia a menudo resulta útil para 

interpretar obras de filosofía y literatura. Para Aristóteles, el mejor tipo de trama trágica es aquella 

en la que la hamartia se reconoce a tiempo para ser corregida (Aristóteles, 2005, p. 1454a2-9). La 

teoría aristotélica de la hamartía puede aplicarse a la literatura no dramática, aunque sea un 

componente de la tragedia, puesto que los elementos esenciales de un argumento trágico aparecen 

también en la épica. 

En el caso de Demetrio Macías, su estatus moral de héroe trágico se encuentra en su error 

por ignorancia de circunstancias particulares, pero su catástrofe es merecida. Su desmesura se 

manifiesta en su adhesión ciega a la violencia, y su hamartía es no cuestionar a tiempo el objetivo de 



 

31 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

la Revolución. Es este concepto el que lo corrompe, sin importar que él al principio era un personaje 

noble, puesto que no contó con una dirección ética.  

La función de la hamartia en la tragedia es producir una desgracia que es justa con 

respecto a la ley universal pero injusta con respecto a las circunstancias particulares, de modo 

que la tragedia resultante confirma nuestras dos convicciones aparentemente irreconciliables 

sobre el universo: que la fortuna opera injustamente y que la justicia gobierna nuestras vidas. 

(Van Dyke, 1983, pp. 181 – 182)17 

 

 Demetrio Macías nunca tiene conocimiento de por qué actúa, él simplemente actúa sin propósito, 

lo que abre paso a su degradación. La violencia se vuelve parte de él, y la Revolución un modo de 

vida. Demetrio no se corrompe porque sea malvado, sino porque nunca tuvo conocimiento de sus 

acciones. En eso recae su carácter trágico: sus acciones no tienen justificación ni siquiera para él 

mismo. Demetrio Macías es un ser sin voluntad que actúa hacia un destino fatal e inexorable. Al final, 

él no actúa como un individuo autónomo, sino como un objeto vacío.   

El héroe trágico aristotélico viola la ley universal, pero puede ser exonerado desde una 

perspectiva humana, y dado que los juicios éticos de Aristóteles se hacen, en efecto, desde 

una perspectiva humana, el héroe está en error, pero no es culpable. Su sufrimiento es tanto 

inmerecido como merecido, productor de piedad y temor, los cuales son purificados por la 

comprensión y la aceptación. (pp. 186 – 187)18 

 

Por ello, la ambigüedad política de Los de abajo no es un defecto, sino el resultado deliberado de una 

estructuración trágica, puesto que la hamartía de Demetrio Macías, entendida como su 

desconocimiento del porqué de sus acciones, lo convierte en un personaje que manifiesta el error y 

la catástrofe misma. Al estar desprovisto de un propósito con respecto a sus acciones, Demetrio 

Macías impide que se le asignen lecturas maniqueas a la obra, como las categorías de “novela 

reaccionaria” o “novela revolucionaria”, y es precisamente lo que ha llevado a muchos críticos a 

considerar la novela como una obra de tesis ambigua, más preocupada por retratar la 

descomposición moral y social que por glorificar una causa política. Como lo demostramos en este 

trabajo, muchos académicos han privilegiado la lectura política de Los de abajo y han dejado de lado 

 
17 Traducción propia 
18 Traducción propia 



 

32 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

su estructura y carácter trágico. Al centrarse en el contexto histórico, en las intenciones del autor y 

en particularidades ajenas a la obra, han pasado por alto que la novela está constituida sobre un 

conflicto existencial, el cual es la hamartía del protagonista, la ignorancia de por qué lucha el 

personaje, lo cual lo conduce hasta su caída final. Este enfoque trágico permite entender la obra más 

allá de lo político, como una obra maestra de la literatura mexicana de la Revolución. El elemento 

trágico es una de las razones para considerar a Los de abajo como una novela canónica, pues, más 

allá de su valor documental o político, la obra alcanza una dimensión universal al manifestar al ser 

humano enfrentado contra un destino inexorable. 

 

Referencias 

Aristóteles. (2005). La Poética. Barcelona: Akal.   

Bajtín, M. (2012). Problemas de la poética de Dostoievski. Fondo de Cultura Económica. 

Bloom, H. (1995). El canon occidental: La escuela y los libros de todas las épocas. Anagrama.  

Bunge. M. (2014). Pseudociencia e ideología. México: Siglo XXI Editores.  

Brooks, P. (1976). The melodramatic imagination: Balzac, Henry James, melodrama, and the mode of excess. 

Yale University Press.   

Douglas L. C (1996). “Hybris, Dishonour and Thinking Big.” The Journal of Hellenic Studies. Volumen 116. The 

Society for the Promotion of Hellenic Studies, pp. 1 – 32. 

Díaz, V. (2015). “Los de abajo, cien años después”, en Los de abajo. Fondo de Cultura Económica.  

Díaz, V. (2011). “Azuela entre dos corrientes”, en Una selva infinita. La novela corta en México (1872-2011). Pp. 

273 – 289.   México: Universidad Nacional Autónoma de México/Fundación para las Letras Mexicanas.   

Díaz, V. (2010a). “Sobre la marcha. Las novelas cortas de Azuela”. Literatura Mexicana. Vol. 21. Núm. 2. Pp. 113 

– 134. Universidad Nacional Autónoma de México.  

Díaz, V. (2010b). “La crítica pertinaz”, en Doscientos años de narrativa mexicana. Vol. 2. Rafael Olea Franco (ed.) 

El Colegio de México. Pp. 13 – 36.  

Mansour, M. (1996). “Cúspides inaccesibles”, en en Los de abajo. Edición crítica. ALLCA XX/Fondo de Cultura 

Económica, pp. 251 – 274.   

Menton, S. (1996). “Texturas épicas de Los de abajo”, en Los de abajo. Edición crítica. ALLCA XX/Fondo de 

Cultura Económica. Pp. 239 – 250.  

Ruffinelli, J. (2011). “Los de abajo y sus contemporáneos. Mariano Azuela y los límites del liberalismo”. 

Literatura Mexicana, Vol. 1. Núm. 1. Pp. 41 – 64. México: Universidad Nacional Autónoma de México.   



 

33 
 

Universidad de Guadalajara 

Departamento de Filosofía / Departamento de Letras 

Le
tr

as
 

Ruffinelli, J. (1996). “Introducción del coordinador”, en Los de abajo. Edición crítica. ALLCA XX/Fondo de Cultura 

Económica. Pp. xxxi – xxxiii.  

Spang, K.  (2000).  Géneros literarios.  Teoría de la literatura y literatura comparada. Síntesis.  

Van Dyke, C, (1983). “The errors of good men: Hamartia in two Middle English poems” Hamartia. The Concept 

of Error in the Western Tradition. Essays in honor of John M. Crossett, The Edwin Mellen Press. pp. 171 

– 191.  

Wellek, R y Warren, A. (1966). Teoría literaria, Gredos.  

Wimsatt, W. K. & Beardsley, M. C. “The Intentional Fallacy”, from The Sewanee Review, Vol. 54, No. 3 (Jul. – 

Sep., 1946), pp. 468 – 488 


